

# على ضوء الكتاب والسنة مجردة عن البدع والخرافات التي الصقت بها وهي ليست منها

نفضيلة الشيخ العلامة وَ الْمُرْدُونَ الْمُرْدُونَ الْمُرْدُونُ اللَّهُ الْمُرْدُونُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّا

اعتنی به واشرف علی طبعه عُبِدالسِّلُا بِنِ عَبِداللَّالسِّلِمُ الْنَ

# 🔵 عبدالسلام عبدالله السليمان، ١٤٢٦هـ

# فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

السليمان، عبدالسلام عبدالله

شرح مناسك الحج والعمرة على ضوء الكتاب والسنة مجردة عن

البدع.../ عبدالسلام عبدالله السليمان. - الرياض، ١٤٢٦هـ

۱۷۲ ص؛ ۱۵×۲۱ سم

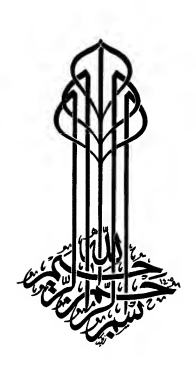
ردمك: ٤ - ٧٣٦ - ٤٩ - ٩٩٦٠

١ - الحبح ٢ - العمرة أ - العنوان

ديوي ۲۵۲, ۱٤۲٦/ ۱٤۲۲

رقم الإيداع: ١٤٢٦/٦٢٣٧ ردمك: ٤ - ٧٣٦ - ٤٩ - ٩٩٦٠

> جميع حقوق الطبع محفوظة الطبعة الثالثة ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م





# بئيني إلانم التخالج مين

#### مقكمة

في وجوب أداء مناسك الحج والعمرة على ضوء الكتاب والسنة وترك الترخص الذي لا دليل عليه أو استعماله في غير محله

الحمد لله الذي شَرَع فيسَّر،﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرٌ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج:٧٨]، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وبعد:

فإن التيسير في الحج وغيره من أحكام الدين يكون حسب الأدلة الصحيحة مع التقيد بأداء الأحكام كها شرع الله هم ومن ذلك عبادة الحج والعمرة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِللهِ ﴾ [البقرة:١٩٦] وإتمامها يكون بأداء مناسكها على الوجه الذي أداهما به رسول الله للله لقوله تعالى: لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أَسُوةً حَسنَةً ﴾ [الأحزاب:٢١]، وقوله لله : "لتأخذوا مناسككم، فإني لا أدري لعلي لا أحري لعلي للا أحري الله الله عد حجّتي هذه "(۱)؛ أي: أدوها على الصفة التي أديتها بها لا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢٩٧)، وأحمد (٣/ ٣٧٨)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٧).

على الرخص التي قال بها بعض العلماء من غير دليل من كتاب أو سنة، وتلقفها بعض الكتاب والمنتحلين للفتوي،قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِى ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن تَنزَعْتُمْ فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر ۚ ذَالِكَ خَيرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ٢ ﴿ [النساء: ٥٩]، ففي هذه الآية الكريمة أنه يجب علينا أن نأخذ من أقوال العلماء ما دل عليه كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ، لا ما يوافق أهواءنا ورغباتنا من أقوال العلماء التي لا مستند لها من الأدلة الصحيحة، ولا أن تستعمل الأدلة الشرعية على غير مدلولها، وفي غير مواضعها كمن يستدل بقوله ﷺ لمن سأله عن تقديم أعمال يوم العيد بعضها على بعض: «افعل ولا حرج»(١) على كل تقديم وتأخير وعلى تركي لبعض واجبات الحج وأفعاله، فاستعمل هذا الدليل في غير محله ونسي قول الله تعالى :﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة:١٩٦] ولا يحصل إتمام الحج والعمرة الذي أمر الله به في هذه الآية الكريمة إلا بأداء كل منسك من مناسكها في زمانه ومكانه كما حدده الله ورسوله، لا كما يقوله فلان أو يفتى به

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الحبج (١٧٣٦)، ومسلم: الحبج (١٣٠٦).

**▼** 

فلان من غير دليل وإنها يحصل تحت مظلة: «افعل ولا حرج»، وفي غير الزمان والمكان والأفعال التي وردت فيها هذه الكلمة النبوية.

هل قال الرسول ﷺ لمن انصرف من عرفة قبل الغروب: «افعل ولا حرج»؟ هل قالها لمن يرمي قبل النزوال في أيام التشريق؟ هل قالها لمن وقف بنمرة ووادي عُرنة ولم يقف بعرفة؟ هل قالها لمن ينصرف من مزدلفة قبل منتصف الليل؟ هل قالها لمن لم يَبِتْ في مزدلفة في ليلتها وفي منّى ليالي أيام التشريق وهو يقدر على المبيت في مزدلفة وفي منّى؟ هل قالها لمن طاف بالبيت من غير طهارة؟ إنه لا بد أن توضع الأمور في مواضعها والأدلة في أماكنها، ولا بد أن يبين الإطلاق والإجمال كها قال العلامة ابن القيم:

وعليك بالتفصيل فال إجسال والإطلاق دون بيسانِ قد خبطا هذا الوجود وشوَّشا الأذهان والأفهام كل أوانِ

ولا ننس أن الحج جهاد، والجهاد لا بد فيه من مشقة وليس هو رحلة ترفيهية، وقد وسع الله الزمان والمكان لأداء المناسك، فلا حاجة إلى التحيُّل بتلمس الرخص الخلافية، أما المكان فقال رسول الله في عرفة: «وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف وارفعوا عن بطن

غُرنة» وقال في مزدلفة: "وقفت هاهنا وجمع كلها موقف" () وطاف اللبيت ماشياً وراكباً يستلم الحجر بمحجن، وبيّن أن وقت طواف الإفاضة والسعي يبدأ من منتصف الليل ليلة العيد ولاحدً لنهايتها، ووقت رمي جمرة العقبة يوم العيد؛ يبدأ من منتصف ليلة العاشر إلى آخر المساء من ليلة الحادي عشر، ووقت رمي الجمرات الثلاث يبدأ من الزوال إلى آخر المساء من يوم الحادي عشر، ومن الزوال إلى آخر المساء من اليوم الثاني عشر، ومن الزوال إلى غروب الشمس من اليوم الثالث عشر لمن تأخر، وفَحَجُ منّى كله مكان للمبيت بها ليالي منى وهو فج واسع لولا تصرفات الناس واتباع اطهاعهم فإنه لا يضيق بالحجاج لو استُغل استغلالاً صحيحاً واقتصر كلٌ على ما يكفيه وترك الباقي لإخوانه وإلا فإنه سيتحمل واثم من أخرجه من منى باستيلائه على أكثر من حاجته:

لعُمرك ما ضاقت بـ لادٌ بأهلها ولكنَّ أخـ لاقَ الرجـ ال تضـيقُ

إِن اللَّذِي يجب إعلانه للناس هو قوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا ٱلْحَبَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة:١٩٦]، وقوله ﷺ: «خذوا مناسككم، فإنّي لا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢١٨)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٧).

أدري لعلي لا أحجُّ بعد حَجَّتي هذه الله الناسك التي تفعل في حرج النابي يقال لمن وقع منه تقديم وتأخير في المناسك التي تفعل في يوم العيد حيث قاله الرسول والله في هذا اليوم لمن حصل منه تقديم وتأخير في المناسك الأربعة: الرمي والنحر والحلق أو التقصير والطواف والسعي، ولم يقله ابتداء؛ فكل شيء يوضع في مواضعه وأما إعلان: «افعل ولا حرج» لكل الناس وقبل حصول الخلل الذي جاء التسامح فيه شرعاً، فهذا يحدث تساهلاً وبلبلة في أعمال الحج — نسأل الله عز وجل أن يوفق الجميع للعلم النافع والعمل الصالح والإخلاص لوجهه الكريم، وصلى الله وسلم على نبينا الصالح والإخلاص لوجهه الكريم، وصلى الله وسلم على نبينا عمد وعلى آله وصحبه.

صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار الطماء

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢٩٧)، وأحمد (٣/ ٣٧٨)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٧).

#### أصل هذا الشرح

كنت قد ألقيت دروساً في شرح مناسك الحج والعمرة فأفرغها أخونا فضيلة الشيخ: عبد السلام السليان وفقه الله من الأشرطة واستأذنني في نشرها فأذنت له بذلك؛ لعله يستفاد منها. ومن وجد فيها خطأً فليتفضل بتنبيهي عليه لتداركه.

صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار العلماء

# تنبيه

الفصل الأول

حقيقة الحج

والاستعدادات اللازمة له



# حقيقة الحج

قال الله ﷺ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ۗ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَن ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ [آل عمران: ٩٧].

في هذه الآية الكريمة يبين الله الله الله الله على عباده أن يحجوا هذا البيت.

وهذا البيت هو أول مسجد وجد في الأرض، وأول بيت وضع للناس، حيث أمر الله إبراهيم عليه السلام ببنائه، وبيَّن له مكانه ﴿ وَإِذْ بَوَّأَنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لاَ تُشْرِكَ بِي شَيَّا وَطَهَرْ بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْوَّحَى ٱلسُّجُودِ ﴿ الحَج: ٢٦].

فهذا البيت مبني على التوحيد والإخلاص لله عَلَاً وهو مكان للعبادة، والذي يعبد هو الله عَلَا، وإنها هذا البيت مكان للعبادة، وهذه المشاعر مكان لعبادة الله عَلا بالحج، وإلا، فالله يُعبد في كل مكان،

لكن عبادة الله بالحج والعمرة مختصة بهذا البيت، فقوله تعالى: ﴿ وَيِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ قال: لله، لا للبيت ﴿ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ أي: قصده لأداء العبادة لله عنده.

فالحج إنها هو لله على، وأما البيت، فإنه مكان للحج، ومكان للعمادة.

وربك يخلق ما يشاء ويختار، فاختار هذا المكان لأداء مناسك الحج والعمرة، وكذلك يختار على من بني آدم؛ فقد اختار منهم الرسل والأنبياء، ويختار من الزمان أيضاً؛ فاختار شهر رمضان، واختار أشهر الحج، فهو يختار من الأمكنة ومن الأزمنة ومن الملائكة ومن البشر أيختار على ما يعلم أنه محل للاختيار، فالله ﴿ ٱللهُ يَصْطَفِى مِنَ الْمُمَنَةِ وَمُن اللهُ ﴿ وَرَبُلُكَ مَخَلُقُ مَا مِنَ النَّاسِ ﴾ [الحج: ٧٥]، ﴿ وَرَبُلُكَ مَخَلُقُ مَا يَشَاءُ وَمِنَ اللَّهُ القصص: ٦٨].

#### تطهير البيت:

أمر الله إبراهيم وإسهاعيل عليهها السلام أن يطهّرا هذا البيت، من النجاسة الحسية؛ يعني: أمرهما أن يكون هذا المكان طاهراً من النجاسات والقاذورات؛ لأنه مكان صلاة، ومكان عبادة، ويطهرانه كذلك الطهارة المعنوية؛ بأن يطهراه من الشرك والبدع والخرافات.

#### اختصاص البيت بالطواف:

قال الله تعالى: ﴿ أَن طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَلِكَفِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ﴿ البقرة: ١٢٥].

لاذا بدأ بالطائفين؟ لأن الطواف خاص بالبيت، فلا يطاف إلا بالبيت العتيق، وأما الصلة، فتشرع في كل مكان، والاعتكاف وهو لزوم المسجد لطاعة الله \_ يشرع في كل مسجد من الأرض، ﴿ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ ﴿ )، أي: وطهراه للركع السجود، والمقصود: الصلاة وهي تفعل في كل مكان، وقد قال ﷺ: "جُعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً".

وقال الله ﷺ: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ اللهِ ﷺ: ١٥٠]، الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ [البقرة: ١٥٠]، فالاعتكاف والصلاة يؤديان في كل مكان.

أما الطواف فإنه لا يجوز إلا بهذا البيت؛ فلا يجوز الطواف

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: التيمم (٣٣٥)، ومسلم: المساجد ومواضع الصلاة (٥٢١)، والنسائي: المساجد (٧٣٦)، وأحمد: (٣/ ٣٠٤)، والدارمي: الصلاة (١٣٨٩).

بالقبور، ولا الطواف بالأضرحة، ولا الطواف بالمقامات؛ لأن هذا ممّا لم يشرعه الله الله ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمّ يَأْذَنُ بِهِ ٱللّهُ ﴾ [الشورى: ٢١] والله إنها شرع الطواف بهذا البيت خاصة، ومعنى: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧]؛ أي: يجب عليهم قصد البيت لأداء المناسك وجوباً كفائياً كلّ سنة بالنسبة للمجموعة، أما بالنسبة للأفراد فيجب الحج مرة واحدة في العمر على المستطيع.

كما قال عَلَىٰ للخليل إبراهيم لما فرغ من بناء البيت: ﴿ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِٱلْخَيْجِ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجّ عَمِيقٍ ﴿ إِلَّهُ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ فِي ٓ أَيَّامِ مَعْلُومَت عَلَىٰ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٢٧-٢٨].

فهذا البيت هو مكان الحج والعمرة والطواف.

## كم مرة يجب الحج وما شرط وجويه؟

قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]

لما كان الحج يوتى إليه من بعيد، ومن بلاد نائية، خفف الله فرضيته على العباد، فجعله مرة واحدة في العمر؛ كما في الحديث الصحيح: «الحج مرة، فمن زاد فهو تطوع»(١).

فقوله: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى آلنّاسِ حِجُّ آلْبَيْتِ ﴾ هذا بالنسبة للمجموعة، أما الأفراد فقد بينت السنة المطهرة أنه مرة واحدة في العمر، وبينت الآية أنه على المستطيع؛ لقوله: ﴿ مَنِ آسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ۚ ﴾ من استطاع الوصول إليه بالزاد الذي يبلّغه، والراحلة أو الوسيلة التي تنقله وهي المركب المناسب، في كل وقت بحسبه.

فمن استطاع ماليًّا؛ بأن كان عنده من المال ما يُبلغه إلى البيت، ويرده إلى أهله وما يكفي أهله، ووجد وسيلة النقل التي تحمله إلى هذا البيت؛ فإنه يجب عليه الحج، ومن لم يجد النفقة، ولا وسيلة النقل، فلا يجب عليه حج؛ حتى لو مات وهو لم يحج فليس عليه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: المناسك (۱۷۲۱)، وابن ماجه: المناسك (۲۸۸٦)، وأحمد: (۱/ ۲۹۰)، والدارمي: المناسك (۱۷۸۸).

شيء؛ لأنه لم يجب عليه الحج لعدم توفر شروط وجوبه.

ومن وجد المال الذي يبلغ، والراحلة \_ يعني: وسيلة النقل \_ ، ولكنه لا يستطيع بدنيًّا؛ لكونه مريضاً أو كون الطريق مخوفاً ليس فيه أمن، فهذا يتأجل الحج في حقه حتى يستطيع؛ بأن يزول مرضه، ويأمن الطريق، فيجب عليه أداء الحج حينذاك.

أما إذا كان هذا العائق لا يرجى زواله؛ بأن كان كبيراً هرماً، أو مريضاً مرضاً مزمناً لا يتوقع منه أن يباشر الحج بنفسه؛ فإنه يوكل من يحج عنه؛ لأن امرأة سألت النبي على قائلة: إن أبي أدركته فريضة الله في الحج، وهو لا يستطيع الثبات على الراحلة، أفأحج عنه؟ قال: «نعم، حجي عن أبيك»(۱) هذا بالنسبة لأفراد المسلمين، أما من حيث العموم فإنه يجب حج البيت على الأمة كل سنة وجوباً كفائياً كما سبق بيانه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الاستئذان (٦٢٢٨)، ومسلم: الحبح (١٣٣٤)، والترمذي: الحبح (٩٢٨)، والنسائي: مناسك الحبح (٢٦٤٢)، وأبو داود: المناسك (١٨٠٩)، وابن ماجه: المناسك (٢٩٠٧)، وأحمد: (١/ ٣٢٩)، ومالك: الحبح (٨٠٦)، والمدارمي: المناسك (١٨٣٣).

# حكم منكر فرضية الحج وحكم المتهاون به

قسال الله تعسالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ [آل عمرران: ٩٧]، هذه الآية فيها بيان حكم من جحد فرضية الحج أو تهاون بها.

\* فمن أبي أن يحجَّ جاحداً فرضية الحج، فإنه كافر:

إذا قال: إن الحج لا يجب على المستطيع، فقد كفر؛ لأنه مكذب لله ولرسوله ولإجماع المسلمين؛ لأن الحج ركن من أركان الإسلام، فمن جحد وجوبه، كفر؛ لأنه جحد ركناً من أركان الإسلام.

\* أما من تركه تكاسلاً، وهو يعترف بوجوبه، فهذا يجب عليه المبادرة بالحج، ويجب على ولي الأمر أن يلزمه؛ لأن عمر رضي الله عنه كتب إلى أمرائه بأنْ ينظروا كلَّ مَن له جِدَةٌ، ولم يحج، فيضر بوا عليهم الجزية، ما هم بمسلمين.

وذلك لأن الحج ركن من أركان الإسلام لا يجوز التساهل به، ولهذا قال: «ولم يحج»، فإن كان يرى أنه غير واجب وهو مستطيع، فهو كافر بالإجماع وإن كان يرى أنه واجب الكنه متكاسل، فهذا يُلزم بالحج كما يلزم بالصلاة؛ فلو أن إنساناً امتنع عن الصلاة، فإنه يلزم

بالصلاة، ولو امتنع عن أداء الزكاة، فإنه يلزم بأداء الزكاة، ولو امتنع عن صيام رمضان، فإنه يلزم بصيامه، وكذلك من امتنع عن الحج، وهو يقدر، وليس له عذر، فإنه يلزم شرعاً بأن يحج.

\* \* \*

### استعدادات الحج

ثم إن الحج يحتاج إلى الاستعداد، وذلك بأمور:

♦ أولاً: إخلاص النية لله ﷺ:

بأن يحبح قاصداً بحجه وجه الله على ، وكذلك سائر الأعمال يشترط فيها الإخلاص لله على فالله على يقول: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ يَشْرَط فيها الإخلاص لله على فالله على يقول: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَي اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

 فمن التمس طمع الدنيا بعمل الآخرة، فإنه داخل في هذه الآية الكريمة، وهو متوعَّد بهذا الوعيد، وعمله غير صحيح؛ لقوله: ﴿ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٦].

فيجب على المسلم حينها يتوجه للحج أو لأيَّ عبادة: أن يخلصها لله عَلَى، ولا يكون له قصد غير وجه الله أوهذا في جميع الأعمال، ﴿ قُلَ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَعَمْيَاى وَمَمَاتِي لِللهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]، فالصلاة والنسك والحياة والموت كلها تكون لله عَلَى، فيجب على المسلم أن يتوجه بجميع أعماله لله عَلى، وإلا فإن الله لا يقبلها.

#### ثانياً: موافقة هدي النبي ﷺ في الحج:

وكذلك يجب على المسلم أن يتبع السنة في حجه وفي جميع أعماله، بأنْ يؤدي حجه على وفق سنة رسول الله ، لأنه ي حج بالناس حجة الوداع، وقال: «لتأخذوا مناسككم؛ فإني لا أدري فلعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا»(١)، فقوله : «لتأخذوا مناسككم»، أي: تعلموا كيف تؤدون مناسك الحج، عن الرسول ، واعملوا مثل عمله، هذا خطاب لجميع الأمة إلى أن تقوم الساعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢٩٧)، وأحمد (٣/ ٣٨٧)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٧).

فالذين يشاهدون الرسول ﷺ إنها يقتدون به في أفعاله لكونه ﷺ قُدوتَهم، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴿ وَالْحزاب: ٢١] والذين لم يرجعوا الرسول ﷺ وجاؤوا من بعده، فإنهم يرجعون إلى كتب السنة الصحيحة التي دونت فيها أحاديث الرسول ﷺ الصحيحة في الحجج وفي غيره، فتؤدي عملك على وفق السنة، وتؤدي حجك على وفق السنة عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو حتى يقبله الله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو ردٌ "()، هذا عام في كل الأعمال؛ في الحج، وفي العمرة، وكل الأعمال.

فمن أدى عبادة على غير سنة الرسول ﷺ، فإنها باطلة ومردودة، فقوله ﷺ: «فهورد»؛ أي: مردود عليه، وقال عليه الصلاة والسلام : «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها، وعَضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومُحدَثات الأمور؛ فإن كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة»(٢) ، هكذا قال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الصلح (٢٦٩٧)، ومسلم: الأقضية (١٧١٨)، وأبو داود: السنة (٢) أخرجه البخاري: المقدمة (١٤)، وأحمد: (٢/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: العلم (٢٦٧٦)، وابن ماجه: المقدمة (٤٢)، وأحمد: (٤/ ١٢٦)، والدارمي: المقدمة (٩٥).

الرسول ﷺ، فلا بدأن يكون حجك وجميع أعمالك على وفق سنة رسول الله ﷺ، واحذر أن تؤدي عملاً أو عبادة مخالفة لسنة الرسول ﷺ، وإن صلحت نيتك؛ فإنها لا تقبل.

#### \* فلا بد في كل عبادة من شرطين:

الأول: الإخمالاص لله أوذلك بسترك الشرك الأكسبر والشرك الأصغر.

والشاني: المتابعة للرسول الشفا أوذلك بترك البدع والمحدثات والخرافات؛ لئلا يكون تعبك بلا فائدة.

وعلى هـذا فـإنَّ حجـك غـير مقبـول إذا لم يكـن عـلى وفـق سـنة رسول الله ﷺ

# ثالثاً: النفقة الطيبة من المال الحلال:

كذلك يجب على الحاج أن يختار النفقة الطيبة من المال الحلال الذي ينفق منه في حجه وعمرته، وهذا واجب على المسلم في كل أحواله، ولكن الحج والعمرة لما كانا يحتاجان إلى المال، فإنه يجب على المسلم أن يختار النفقة الصالحة التي هي من كسب حلال أقال : إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلطّيبَتِ وَٱعْمَلُوا صَلِحًا إِنَّ

بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ المؤمنون: ١٥] وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ عَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢] ثم ذكر: الرجل يطيل السفر أشعث أغبرَ يمدُّ يديه إلى السهاء: يا رب! يا رب! ومطعمه حرام، وملبسه حرام، وغُذِّي بالحرام فأتى يستجاب لذلك؟ "(١).

فيجب على المسلم أن يطعم من الحلال، ويشرب من الحلال، ويلبس من الحلال، ويستعمل الحلال في جميع أمور أولكن الحج بالذات، فإنه يحتاج إلى مال، ويحتاج إلى نفقة، فتكون من الكسب الحلال فيجب على الحاج أن يأخذ ما يكفيه في حجه من المال الحلال. وقد كان ناس في عهد النبي الله يحجون وليس معهم نفقة، ويقولون: نحن المتوكّلون، ويصبحون عالةً على الحجاج، فأنزل الله قوله تعالى: ﴿ وَتَزَوّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقْوَىٰ ثَوَاتَّقُونِ يَتَأُولِي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الزكاة (١٠١٥)، والترمذي: تفسير القرآن (٢٩٨٩)، وأحمد: (٢/ ٣٢٨)، والدارمي: الرقاق (٢٧١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الحج (١٥٢٣)، وأبو داود: المناسك (١٧٣٠).

الإنسان وليس معه نفقة، ثم نبَّه على الزاد الأُخروي فقال: ﴿ فَإِرِبَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ۚ ٱلتَّقْوَىٰ ﴾ [البقرة:١٩٧] فزاد الآخرة هو التقوى، وزاد الدنيا هو الطعام والشراب والمركب.

بل إنه ﷺ أباح البيع والشراء في الحج ؛ من أجل أن يستغني المسلم عن الناس فقال تعالى: ﴿ لَيْس عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضَّلاً مِّن رَّبِّكُمْ " ﴾ [البقرة:١٩٨]، نزلت هذه الآية في الاتجار في الحج؛ حيث تحرَّج بعض الصحابة من البيع والشراء في الحج، فنفي الله هذا الحرج، فقال: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضْلًا مِّن رَّبِّكُمْ ۚ ﴾ [البقرة:١٩٨]، فيجوز للحاج أن يبيع ويشتري ويؤجر نفسه، لكن بشرط أن يؤدي المناسك على الوجه المطلوب، ولا مانع أن يبيع ويشتري في المشاعر، وفي مكة؛ لأن هذا يغنيه عن الناس، والمسلم مطلوب منه أن يطلب الرزق دائماً وأبداً؛ ليستغنى عن الناس، ولأجل أن يغني نفسه، ويغني المحتاج والفقير، فالمال \_ كما يقولون \_ عصب الحياة، فلا يُستغنى عنه، ولكن المطلوب هو أن يكون المال من الكسب الحلال ، ولا مانع أن يحج على نفقة غيره إذا تبرع له أحد بذلك.

# **TYV**

# ﴿ رابعاً: الإلمام بفقه الحج ومناسكه:

وكذلك يجب على الحاج أن يتفقه في عبادة الحج ومناسكه؛ حتى يؤديه على الوجه المطلوب خالصاً لله، وصواباً على سنة رسول الله يؤديه على الوجه المطلوب خالصاً لله، وصواباً على سنة رسول الله عيث لا يتمكن من هذا إلا بالتعلم؛ بأن يقرأ من الكتب الصحيحة صفة الحج والعمرة، ويسأل أهل العلم لأجل أن يؤدي الحج والعمرة على الوجه المشروع؛ فإن الجاهل يخطئ؛ لأنه ليس عنده علم، فالذي يريد الحج أو العمرة ينبغي له قبل أن يباشرهما أن يطلع على الآيات والأحاديث، وكلام أهل العلم في المناسك المختصرة والمطولة، ويسأل عما أشكل عليه، فيكون على استعداد لأداء والمحرة على الوجه الصحيح؛ لكي لا يرجع بدون أجر وبدون ثواب.

•

**الفصل الثاني** الإحرام وأحكامه ,

# معنى الإحرام ومكانته في الحج

أول أعمال الحج والعمرة الإحرام، فما معناه؟

### \* الإحرام لغة:

الإحرام مصدر أحرم: ومعناه: المنع؛ لأن الإنسان إذا دخل في الإحرام وجب عليه تجنب أمور يحرم عليه مزاولتها؛ لأن المُحْرِمَ يحرم عليه أشياء، فلذلك سمي الدخول في النسك بالإحرام؛ لأنه يحرم على المحرم أشياء كانت مباحة له قبل الإحرام، هذا من حيث المعنى اللغوي.

### والإحرام شرعاً:

هو: نية الدخول في النسك، فإذا نوى الدخول في النسك، فقد أحرم؛ بمعنى: أنه يتجنب أشياء كانت تُباح له قبل ذلك، والنية محلها القلب، وليست باللسان، وإنها قول اللسان والعمل بالجوارح تابعان لنية القلب، فأساس الإحرام هو النية بالقلب كسائر الأعمال، قال ﷺ: "إنها الأعمال بالنيات، وإنها لكل امرئ ما نوى" (١٠). ولا يجوز التلفظ بالنية لأنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: بدء الوحي (۱)، ومسلم: الإمارة (۱۹۰۷)، والترمذي: فضائل الجهاد (۱۹۲۷)، والنسائي: الطهارة (۷۷)، وأبو داود: الطلاق (۲۲۰۱)، وابن ماجه: الزهد (۲۲۷۷)، وأحمد: (۱/۲۳)).

#### شرح مناسك الحج والعمرة -

{\*\*}

بدعة، والله يعلم ما في قلبك فلا حاجة للتلفظ، ولكن لك أن تتلفظ بالنسك الذي تنويه فتقول: لبيك حجا أو عمرة أو حجا وعمرة متمتعاً بها إلى الحج.

وقد جعل الله للإحرام مواقيت زمانية ومواقيت مكانية. وبيانها على الوجه الآتي تفصيله.

\* \* \*

#### مواقيت الإحرام

# أولاً: الميقات الزماني للحج:

قال تعالى: ﴿ ٱلْحَبُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِرَ ۗ ٱلْحَبَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا رَفَثَ وَلَا رَفَثَ وَلَا وَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَبِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

ومعنى فَرَضَ: أحرم بحجِّ أو عُمرة؛ لأنه إذا نوى الإحرام: فإنه يكون قد أُوجبَ على نفسه المضيَّ فيه وإتمام النسك، فعبر عن الإحرام بالفرضية ، أي فمن أحرم في هذه الأشهر المعلومات وجب عليه إتمام ما أحرم به.

قال تعالى: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ۚ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فلا يجوز له إذا نوى الإحرام أن يرفضه، وأن يتراجع عنه، بل لا بد أن يمضي فيه، وأن يؤديه، حتى ولو كان الحج أو العمرة مستحبَّين، فإنه إذا دخل في الإحرام بهما، لزمه الإتمام.

وقوله: ﴿ ٱلْحَبُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَتُ ﴾ [البقرة:١٩٧] هذا هو الميقات الزماني وهذه الأشهر: هي شهر شوال، وشهر ذي القعدة، وعشرة أيام من ذي الحجة، ومجموعها سبعون يوماً، هذه الأيام من بداية شوال إلى طلوع الفجر من ليلة العاشر من ذي الحجة، كلها وقت



للإحرام بالحج، فمتى أحرم بالحج في هذه الفترة، فقد أحرم في أشهر الحج.

أما لو أحرم بالحج قبل دخول شوال، كما لو أحرم بالحج في رمضان، أو في رجب لم يكن محرماً في أشهر الحج؛ لأنه لم يدخل وقت الإحرام به، فبداية وقت الإحرام بالحج أول يوم من شوال، وقوله: ﴿ آلْحَبُّ أُشَّهُرٌ ﴾ أي: في أشهر ﴿ مَعْلُومَتٌ ﴾ أي يعرفها الناس؛ لأنَّ الحج شريعة قديمة من عهد إبراهيم عليه السلام، فأشهر الحج يعرفها الناس في الجاهلية، وفي الإسلام.

أما العمرة، فإنه يجوز أن يحرم بها في أيِّ وقت، فليس لها وقت زماني محدد، فعلى طول السنة له أن يحرم بالعمرة في أي وقت، وأن يؤديها في أي وقت على مدار السنة.

# ثانياً: الميقات المكاني للحج والعمرة:

أما التوقيت المكاني للحج والعمرة، فقد وقَّت رسول الله ﷺ مواقيت حول مكة من جميع الجهات لمَن جاء إلى مكة يريد الحج أو العمرة، فإنه لا يجوز له أن يتعداها بدون إحرام.

فالمواقيت: أمكنة حوالي مكة من جميع الجهات وهي:

الميقات الأول: ميقات أهل المدينة: وهو ذو الحُـ لَيْفَة، وهو الوادي المعروف، وهو قَريبٌ من المدينة، يسمّى: أبيارَ عليٌّ، والمشهور أنه ذو الحليفة، والحليفة تصغير حلفا: وهي شجرةٌ كانت فيه، أحرم من عندها الرسول ﷺ، فسمّى ذا الحليفة.

هذا أول المواقيت من جهة المدينة، وهو أبعدها عن مكة؛ لأنه مسيرة ثمانية أيام للراحلة؛ فإن النبي شصلى الظهر بالمدينة، ثم خرج وصلى العصر في الميقات بذي الحليفة، فهو قريب من المدينة، وهذا ميقات أهل المدينة، ومن جاء عن طريق المدينة ولو لم يكن من أهلها، فمن جاء عن طريق المدينة ولو لم يكن من أهلها، فمن جاء عن طريق المدينة، وهو يريد الحج أو العمرة، فحكمه حكم أهل المدينة، يحرم من ذي الحليفة.

الميقات الثاني: ميقات أهل الشام ومصر والمغرب: وهو الجحفة، فمَن جاء من هذه البلاد، سواء جاء عن طريق الساحل، أو من البحر أو الجو، فإنه يحرم من الجُحْفَة وهو شهال مكة على مرحلتين، والجحفة في الأصل اسم لقرية سميت بها؛ لأنَّ السيل اجتحفها، وتسمى مَهْيَعة، وهي في الأصل قريةٌ صغيرةٌ خربت بعد ذلك، وقد حددها النبي على ميقاتاً لأهل المغرب وأهل الشام وأهل مصر، ومن جاء عن طريق الساحل إلى مكة.

الميقات الثالث: ميقات أهل اليمن يلملم: فمن جاء إلى مكة من جهة الجنوب الساحلي فإنه يُحْرِم من يَلَمْلَم، ويسمى بالسعدية، وهو يبعُد عن مكة مقدار مرحلتين للراحلة؛ والسعدية: اسم موضع، وقيل: اسم جبل، وقيل: اسم قرية.

الميقات الرابع: ميقات أهل نجد: وأهل المشرق وأهل فارس، وكل من جاء عن طريق المشرق، أو الخليج العربي، أو من بلاد فارس، أو ما وراء النهر، فإن ميقاتهم السيل الكبير الذي يمسى قَرْنَ المنازل، وهو يبعُد عن مكة مقدار مرحلتين بسير الراحلة معروف بالسيل الكبير...

الميقات الخامس: ميقات أهل العراق: ومن جاء عن طريق الشمال الشرقي من مكة، فميقاته ذاتُ عِرْق؛ وهو اسمُ موضع يقع شمالي السيل فيه جبل يسمى عرقاً.

هذه المواقيت التي وقتها رسول الله ﷺ لأهل الجهات لمن جاء يريد الحج أو العمرة، ومر بميقات من هذه المواقيت، وجب عليه الإحرام منه، ولا يجوز له أن يتعداه، قال ﷺ: «هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن من يريد الحج أو العمرة»(١)؛ أي: هذه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الحج (۱۵۲٦)، ومسلم: الحج (۱۸۱)، والنسائي: مناسك الحج (۲۲۵)، وأحمد: (۱/۲۳۸)، والدارمي: المناسك (۱۷۹۲).

المواقيت لأهل تلك الجهات، ومن جاء عن طريقها؛ فملا يجوز أن يتعدى هذا المكان إلا بعد أن يحرم منه.

هذه المواقيت التي يجب أن يُحرم منها الحاجُ، سواء مر بها ماشياً أو راكباً، أو حاذاها في الجو إذا كان في طائرة، أو في البحر إذا كان في مركب، فإنه يُحرم من محاذاتها ولا يتعداها بدون إحرام إذا كان يريد أن يحج، أو يريد أن يعتمر، أما لو مر بها وهو لا يريد حجّاً ولا عمرة، ولكن بعدما تعدى أحد هذه المواقيت، عزم على الحج أو على العمرة، فإنه يحرم من المكان الذي نوى منه، ولا يرجع للميقات، قال : "ومن كان دون ذلك، فمِنْ حيثُ أنشأ "(۱)؛ يعني: من حيث نوى فإنه يحرم من المكان الذي نوى منه.

وكذلك من كان مسكنه دون المواقيت، مثل أهل جدة، وأهل الشرايع، وأهل الزيمة، وأهل الشميسي التي هي الحديبية، وكل من كانت منازلهم واقعة دون المواقيت، فإنهم يحرمون من منازلهم، قال الله «ومن كان دون ذلك، فمُهَلُّه من أهله»(٢)، ولا يقال له: اذهب

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الحج (۱۵۲۶)، ومسلم: الحج (۱۱۸۱)، والنسائي: مناسك الحج (۲۲۵۶)، وأحمد: (۲۳۸/۱)، والدارمي: المناسك (۱۷۹۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الحج (١٥٢٦)، ومسلم: الحبج (١١٨١)، والنسائي: مناسك الحبج (٢٦٥٤)، وأحمد: (١/ ٢٣٨)، والدارمي: المناسك (١٧٩٢).

للإحرام للميقات. ومن نوى العمرة وهو في مكة فإنه يخرج للحِل ويحرم منه ولا يحرم بالعمرة من مكة لأن عائشة رضي الله عنها لما أرادت العمرة وهي بمكة أمر النبي الشياخاها عبد الرحمن أن يذهب بها إلى التنعيم لتحرم منه وهو أدنى الحل.

#### من يصح له الإحرام دون الميقات:

يتلخص أن الذي يصح منه الإحرام دون المقات مما يلي مكة صنفان:

الصنف الأول: الذي مرعلى المواقيت، وهو لا يريد حجّاً ولا عمرة، ثم نوى بعدما تعدى، فإنه يُحرم من المكان الذي نوى منه إذا كان خارج الحرم.

الصنف الثاني: من كان منزله دون هذه المواقيت، فإنه يحرم من منزله، إلا إذا نوى العمرة وهو في مكة، فإنه يخرج للحل وأما الحج فأهل مكة إذا نووا الحج فإنهم يحرمون به من بيوتهم في مكة.

أما إذا نووا العمرة، فلا بدأن يخرجوا إلى الحِلّ، ويحرموا بها من الحِلّ، فالعمرة لا يحرم بها من مكة، ولكن يحرم بها من الحل خارج الحرم، لأن النبي على الما أرادت عائشة أن تعتمر بعد الحج وهي في مكة، أمر أخاها عبد الرحمن أن يذهب بها إلى التنعيم لتحرم بالعمرة من

التنعيم (۱)، والتنعيم: هو أدنى الحِلِّ مما يلي مكة، فدل على أن من أراد العمرة وهو في مكة، فإنه لا يحرم من مكة، وإنها يخرج إلى الحل: التنعيم، أو الجعرانة، أو الشميسي، أو عرفة، المهم أنه يخرج عن الحرم، ويحرم بالعمرة، ثم يأتي إلى مكة.

أما من أراد الحج، وهو في مكة فإنه يُحرم من مكة، لقوله ﷺ: «حتى أهلُ مكة من مكة» (٢٠).

هذه أماكن الإحرام بالنسبة لأهل الجهات، وكون الرسول ﷺ عدَّد هذه المواقيت لكل جهة، هو من باب التيسير على الناس، فلم يحصرهم في مكان واحد، ولم يقل: لا تحرموا إلا من هذا المكان، بل جعل المواقيت موزعة على الجهات، كل أهل جهة يحرمون من جهتهم، وهذا من تيسير الله على هذه الأمة. وتحديد هذه الأماكن من معجزاته ﷺ حيث لم تكن هذه الجهات قد دخل أهلها في الإسلام في عهده ﷺ.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: التمني (٧٢٣٠)، وأحمد: (٣/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الحج (١٥٢٤)، ومسلم: الحسج (١١٨١)، وأحمد: (١/ ٢٥٢)، والدارمي: المناسك (١٧٩٢).

# ٤٠ }

## فعل مستحبات قبل الإحرام

#### ١ ـ التنظف:

فإذا أراد المسلم الإحرام، فإنه يستحب له قبل أن يُحرم: التنظف، فإذا كان عليه عرق أو وسخ، فإنه ينظف جسمه بالاغتسال حتى يكون نظيفاً، لا سيها إذا أتى من سفر طويل، فإنه يعلق به عرق أو وسخ، فلا ينبغي له أن يدخل في الإحرام بعرقه ووسخه وروائحه، بل يغتسل قبل ذلك حتى ينظف جسمه.

#### ٢- إزالة الأذي عن جسمه:

فإذا كان يحتاج إلى أخذ الأظفار إذا كانت طويلة، أو كان شاربه طويلاً، أو عانته أو إبطاه فيهما شعر يتأذى ببقائه، فإنه يزيله قبل الإحرام، فيقص الأظفار الطويلة، ويجز شاربه الطويل، ويأخذ شعر إبطه، ويأخذ شعر العانة من أجل ألا يتأذى بهذه الأشياء وهو محرم.

وأما اللحية فيحرم عليه حلقها أو أخذ شيء منها لأن النبي ﷺ أمر بإعفائها وإرخائها وتوفيرها وإكرامها لأنها جمال للرجل وفارق بينه وبين المرأة.

أما إذا لم تكن أظفاره طويلة، وليس فيه شعور طويلة، فـ لا حاجـة إلى

ذلك، وهذا أيضاً ليس واجباً، إنها هو مستحب، فلا الاغتسال و لاقص الأظفار و لا ما يؤخذ من الشعور بواجب، إنها هو مستحب، وهو من باب التهيؤ للإحرام، والتنظف للعبادة، وهو حالة كهال للمسلم يستقبل بها الإحرام.

وينبغي للمسلم دائماً أن يتعاهد هذه الأشياء، فلا يترك أظفاره تطول، ولا يترك شاربه يطول، ولا يترك إبطيه ينتنان ويطول شعرهما، ويصير فيهما روائح، ولا يترك عانته تطول وهي ما حول القبل أو الدبر من الشعر فلا يترك هذه الأشياء، بل أخذ هذه الأشياء من خصال الفطرة، ومن سنن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام عقال على: «خمسٌ من الفطرة: قَصُّ الشارب، وتقليم الأظفار، وحلق العانة، وأخذ الآباط»(۱)، هذه من خصال الفطرة، ومن سنن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام على ولا يجوز له أن يتركها أكثر من أربعين يوماً؛ لما في الحديث الصحيح: «وُقِّتُ لنا في يتركها أكثر من أربعين يوماً؛ لما في الحديث الصحيح: «وُقِّتُ لنا في يتركها أكثر من أربعين يوماً؛ لما في الحديث الصحيح: «وُقِّتُ لنا في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: اللباس (٥٨٨٩)، ومسلم: الطهارة (٢٥٧)، والترمذي: الأدب (٢٧٥٦)، والنسائي: الطهارة (١١)، وأبو داود: الترجل (١٩٨)، وابس ماجمه: الطهارة وسننها (٢٩٢)، وأحمد: (٢/ ٣٣٩)، ومالك: الجامع (١٧٠٩).

الأظفار والشارب وحلق العانة إلى أربعين يوماً»(1) ، فلا يتركها أكشر من أربعين يوماً» في كل عشرة أيام، أو من أربعين يوماً، وإن أخذها في كل أسبوع، أو في كل عشرة أيام، أو في كل جمعة، فهو أحسن. وأما اللحية فلا يتعرض لها بحلق أو قص أو نتف بل يجب تركها وإعفاؤها ويحرم حلقها أو قصها للأحاديث الصحيحة في إبقائها وإكرامها.

#### ٣ التطيب:

فإذا تهيأ واغتسل، وقلَّم أظفاره، وأخذ مَا يشرع أخذُه من شعوره، وتهيأ، فإنه يستحب له أن يتطيب في بدنه، وليس في ثياب الإحرام، فلا يُطيِّب ثياب الإحرام؛ لكن يُطيِّب بدنه؛ بأن يضع الطيب على جسمه، وعلى إبطيه، وعلى المواضع التي يستحب أن تكون رائحتها طيبة.

#### ٤- ارتداء ملابس الإحرام:

ثم الذَّكر سواء كان كبيراً أو صغيراً فإنه يلبس الإزار على أسفل

(١) أخرجه مسلم: الطهارة (٢٥٨)، والترمذي: الأدب (٢٧٥٨)، والنسائي: الطهارة (١٤)، وأبو داود: الترجل (٢٠٠٤)، وابن ماجه: الطهارة وسننها (٢٩٥)، وأحمد:

<sup>(4,4.4).</sup> 

جسمه، ويثبته ويحذر مما ابتدع في الإزار من كونه مخيطاً مدوراً يشبه ما يسمى بالتنورة عند النساء. ثم يخلع ما عليه من سراويل ومما يُلبس تحتها من الملابس الداخلية، ومن ثياب سواها ومن عهامة، ويضع الرداء فوق الإزار على جسمه فيُحرِم بإزار ورداء، إزار على أسفل جسمه، ورداء على أعلاه، هذا بالنسبة للذكر، سواء كان كبيراً أو صغيراً.

ويستحب أن يكون الإزار والرداء نظيفين من الأوساخ، وأن يكونا أبيضين، ويجوز أن يحرم بغير الأبيض، فيحرم بالأخضر وبالأسود وبالأصفر، إلا الأحمر الخالص، فلا يلبسه الرجل، لا في الإحرام ولا في غيره، والأحمر غير الخالص الذي فيه خطوط أو فيه نقط حمراء ليس به بأس، إنها المنهي عنه الأحمر الخالص بالنسبة للرجال.

وكذلك لا يلبس ثوباً مسّه ورش أو زعفران؛ لأنّ هذا من أنواع الطيب، فإذا كان الطّيبُ أو الورس والزعفران في ثياب الإحرام، فإنه يغسله، فتكون ثياب الإحرام نظيفة خالية من الطيب، وتكون ساترة، وإن كانت من الأبيض فهو أحسن، قال ﷺ: «البسوا من ثيابكم البياض، وكفنوا فيه موتاكم»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: الجنائز (٩٩٤)، وأبو داود: اللبـاس (٢٠٦١)، وابـن ماجــه: مــا جاء في الجنائز (١٤٧٢)، وأحمد: (١/٣٦٣).

فالبياض يستحب للرجال الأحياء، وفي أكفان الأموات، حتى النساءُ فإنهن يُكفّن بالأبيض إذا متن ؛ لقوله ﷺ: «وكفّنوا فيه موتاكم»، فهذا يشمل الذكر والأنثى، أما في الحياة، فلا تلبس المرأة ما يلبسه الرجل ؛ لأنه ﷺ لعن المتشبهات من النساء بالرجال، ولعن المتشبهين من الرجال بالنساء (')، فالنساء لهن لباس، والرجال لهم لباس، فلا تلبس المرأة ما يلبسه الرجال، وإنها تلبس ما يختص بالنساء، حسب العرف، في كل بلد بحسبه، فتلبس المرأة ما يلبسه نساء البلد، ولا يتشبه بعضهم ببعض.

فيلبس الرجل الإزار والرداء، ويتجرد من المخيطات، فيتجرد من المسراويل، ويتجرد من الجوربين والخفين ومن العهامة، ومن الملابس الداخلية المخيطة والمنسوجة على قدر العضو كالفانيلة والشراب، ومن القُفّازين، فيتجرَّد من كل هذه الأمور، ويقتصر على الإزار والرداء (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: اللباس (٥٨٨٥)، والترمذي: الأدب (٢٧٨٤)، وأبو داود: اللباس (٤٠٩١)، وابن ماجه: النكاح (١٩٠٤)، وأحمد: (١/ ٢٥٤)، والدارمي: الاستئذان (٢٦٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر ما أخرجه البخاري: الحج (١٥٤٢)، ومسلم: الحج (١١٧٧).

أما المرأة، فإنها تلبس ما شاءت في الإحرام، تلبس المخيط، وتلبس ما شاءت مما جرت عادتها وعادة نسائها بلبسه؛ لأنها عورة، وهي بحاجة إلى الستر، فتحرم بها شاءت من الثياب، إلا ثياب الزينة، فلا تحرم بثياب عادية لا تلفت النظر، وتنهى عن شيئين: عن البرقع أو النقاب على الوجه، وعن القفازين على اليدين، النقاب: هو ما خيط للوجه، وفيه فتحتان للعينين، هذا يسمى النقاب أو البرقع وتغطي كفيها بثوبها عن الرجال.

هذا ما نُهيت المحرمة عن لبسه، فتزيله، وتغطي وجهها عن الرجال بالخمار؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كنا مع النبي الله عنها: «كنا مع النبي الله عرمات فإذا مر بنا الرجال، سدلت إحدانا خمارها على وجهها، فإذا جاوزنا، كشفناه (())، فتغطي المرأة وجهها، ولا تكشفه عند الرجال، لا في الإحرام، ولا في غيره؛ لأنه عورة، فتغطيه لكن بغير النقاب، وبغير البرقع، وتغطي كفيها بثوبها عن الرجال.

(۱) أخرجه أبو داود: السمناسك (۱۸۳۳)، وابن ماجه: السمناسك (۲۹۳۵)، وأحمـد: (٦/ ٣٠). والمرأة أيضاً تغتسل قبل الإحرام، حتى ولو كانت حائضاً، فالحائض تحرم، والنفساء تحرم، لا كما يظن بعض العوام أن المرأة لا تحرم وهي حائض، أو وهي نفساء؛ لأن «أسهاء بنت عميس رضي الله عنها ولدت في الميقات، فأمرها النبي الله أن تُحرِم وهي نفساء»(١)، والحائض إذا حاضت في الميقات، أو قبل أن تصل الميقات؛ فإنها تحرم مع الناس، وتغتسل؛ لأن الاغتسال نظافة، ولا مانع للحائض من أن تتنظف، فتغسل جسمها، فلا بأس أن تقلم أظفارها، وأن تأخذ الشعور التي يؤمر بأخذها من الإبطين والعانة.

#### ٥ - الدخول في الإحرام:

فإذا تهيأ المسلم \_ رجلاً كان أو امرأة \_ بفعل هذه الأمور، فإنه ينوي الإحرام، ويلبي، فإذا نوى، دخل في الإحرام، وصار محرماً، أما مجرد الاغتسال والتنظف ولبس الإحرام، فهذا ليس إحراماً، وإنها هو تهيؤ للإحرام؛ لأن الإحرام هو النية بالقلب، فإذا نوى الدخول في النسك، حتى ولو لم يخلع المخيط، ولم يغتسل، ولم يفعل شيئاً مما سبق، فقد أحرم.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: الطهارة (٢٩١)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٥).

فإذا كان الوقت وقت فريضة، فيستحب له أن يوخر الإحرام إلى ما بعد صلاة الفريضة، اقتداء بالنبي ، وإن كان الوقت ليس وقت فريضة، فبعض العلماء يرى أنه يصلي ركعتين يسمونهما: ركعتي الإحرام، ولكن ليس هناك دليل واضح على أن الإحرام له صلاة، لكن إن كان وقت فريضة، فيحرم بعد الفريضة، فهذا الذي فعله النبي ، وإن كان الوقت ليس وقت فريضة، فإن صلى ركعتين في



غير وقت النهي، فلا يمنع من هذا، وإن لم يُصَلِّ، فلا حرج عليه.

## محظورات الإحرام

فإذا أحرم، حَرُمت عليه أشياء كانت مباحة له قبل ذلك وهي:

ا ـ يحرم على الذكر لبس المخيط أو المنسوج على قدر البدن أو العضو كالجوربين، والقفازين، والملابس الداخلية، أو غطاء الرأس.

٢ ـ ويحرم على الرجل والمرأة استعمال الطيب في البدن وفي الثوب. ولما كان رجل واقفاً مع النبي الله بعرفة، وسقط عن راحلته ومات وهو محرم، قال النبي الله : «كفنوه في تُوبيه، ولا تخمّروا رأسه، ولا تُحمّوه طيباً» دلَّ على أن المحرم لا يتطيب، لا حياً ولا ميتاً ما دام محرماً، والنبي انها كان يتطيب قبل الإحرام، وبعد أن يحل من الإحرام، ولم يتطيب حيله الصلاة والسلام \_ وهو محرم، فلا يقصد المحرم شم الطيب لكن لو وصلت رائحة الطيب إلى أنفه من غير قصد، فلا بأس بذلك لأنه بغير اختياره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الجنائز (۱۲۷۷)، ومسلم: الحبج (۱۲۰٦)، والترمذي: الحبج (۹۰۱)، والنسائي: مناسك الحبج (۲۸۵۵)، وأبو داود: الجنائز (۳۲۳۸)، وابسن ماجه: المناسك (۱۸۵۲)، وأحمد: (۱/ ۳۲۸)، والدارمي: المناسك (۱۸۵۲).

لكن هاهنا مسألة: وهي ما إذا كان طَيّبَ بدنه قبل الإحرام، وبقي الطّيب على بدنه، فلا مانع، ولا بأس ببقاء أثر التطيب الذي قبل الإحرام، ولو بقيت رائحته فيه وهو محرم، إنها الممنوع استحداث طيب بعد الإحرام، أما الطيب الباقي على البدن، فهذا لا يضر، ولو كان له رائحة، بل مطلوب أن يبقى له رائحة؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كأني أنظر إلى وَبيص المسك في مفارق رسول الله وهو محرم»(۱).

٣- ويتجنب المحرم - ذكراً كان أم أنثى - تقليم الأظفار، وقص الشعر، وإزالته؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدْىُ مَحِلَّهُ ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدْىُ مَحِلَّهُ ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رَمْقِيسَ عَلَى حَلَقَ الرأس.

٤ ويتجنب المحرم رجلاً كان أو امرأة قتل الصيد البري؛ كالظباء والطيور والأرانب، قال الله ﷺ: ﴿ يَنَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَالْمُرانب، قال الله ﷺ: ﴿ يَنَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ٩٥].

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: الحج (۱۱۹۰)، والنسائي: مناسك الحبج (۲۲۹۳)، وأبـو داود: المناسـك (۱۷٤٦).

\_ ·. }

فالمحرم لا يصيد ولا يُصادله أيضاً؛ لقوله تعالى: ﴿ لَا تَقْتُلُواْ الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ٩٥] . ولا يأكل ما صيدله لأنه حرام في حقه.

٥ - كذلك يَحرم على المُحرِم - رجلاً كان أو امرأة - الجماعُ ودواعيه؛ من الخطبة وعقد النكاح، والكلام في النكاح أو في النساء، أو الاستماع إلى الأغاني التي فيها ذكر النساء، أو النظر إلى الصور الخليعة، كل هذا من الرفث الذي نهى الله عنه.

قال الله ﷺ: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِرِ ۗ ٱلْحَجَّ ﴾ \_ يعني: أحرم \_ ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧]. والرفث: هـ و الجماع ودواعيه.

وقال ﷺ: «لا يَنكِح المحرم، ولا يُنكِح \_ يعني: لا يعقد لنفسه، ولا يُنكِح \_ يعني: لا يعقد لنفسه، ولا يعقد لغيره \_، ولا يخطب (، فلا يقول: يا فلان زوِّ جني ابنتك، أو أختي، أو ما أشبه ذلك، فيتجنب العقد،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: النكاح (۱٤۰۹)، والترمـذي: الحـج (۸٤٠)، والنسـائي: النكـاح (٣٢٧٦)، وأحـد: (٣٢٧٦)، وأجـد: (١/ ٣٢٧)، ومالك: الحج (٧٨٠)، والدارمي: المناسك (١٨٢٣).

ويتجنب الخِطبة، ويتجنب الشهادة على العقد، فلو جاء أُناس ليسوا بمحرمين، وقالوا لواحد من المحرمين: تعال اشهد على عقد النكاح، فإنه لا يجوز للمحرم أن يشهد على عقد النكاح.

أما الجماع في حال الإحرام، فهو محظور كبير، فإذا جامع، فسد نُسكه، ويترتب عليه أمور يأتي بيانها في باب الفدية.

٦-كذلك يحرم على الذكر خاصة تغطية رأسه بشيء ملاصق؛
 كالطاقية، والعمامة، والقلنسوة.

فكل ما على الرأس من الأغطية الملاصقة له يزيله، ويبقى رأسه مكشوفاً ما دام محرماً، بالليل والنهار، وهو نائم وهو مستقيظ، يكون رأسه مكشوفاً، حتى لو مات وهو محرم لا يُغطى رأسه، فيكفن بثياب الإحرام، لكن لا يغطى رأسه؛ لقوله ولا في الذي و قصته راحلته وهو محرم: «كفّنوه في تُوبيه» يعني: ثوبي الإحرام: الإزار والرداء «ولا تخمروا رأسه» نابقى رأسه مكشوفاً حتى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الحج (۱۸۰۱)، ومسلم: الحج (۱۲۰۱)، والترميذي: الحج (۹۰۱)، والنسائي: الحج (۹۰۱)، وابس ماجه: المناسك (۳۲۳۸)، وأجد: (۱/ ۲۱۰)، والدارمي: المناسك (۱۸۵۲).

وهو في القبر؛ لأنه «يبعث يوم القيامة ملبّياً» (١٠).

ولا مانع أن يستظل بالظل تحت شجرة، أو تحت خيمة، أو تحت غرفة، أو تحت سقف سيارة؛ لأن هذا غير ملاصق، فالمنوع من أغطية الرأس هو الملاصقة، والرسول الشالا دخل في القبة التي ضربت له في نَمِرة وهو محرم، وظُلل عليه وهو يرمي الجمرة بثوب وهو محرم. ولا مانع أن يحمل على رأسه شيئاً، فمن كان عنده متاع، فلا مانع أن يحمله على رأسه وهو محرم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الجنائز (۱۲٦٥)، ومسلم: الحج (۱۲۰٦)، والترمذي: الحج (۹۰۱)، والنسائي: مناسك الحج (۲۸۵٤)، وأبو داود: الجنائز (۳۲۳۸)، وابن ماجه: المناسك (۲۸۵٤)، وأحمد: (۱/ ۲۱۵)، والدارمي: المناسك (۱۸۵۲).

## التلبية والذكر

ويُستحب للمُحرم أن يُكثر من ذكر الله، ومن التلبية، وأن يرفع صوته بذلك.

والتلبية أن يقول: لبينك اللهم لبينك، لبينك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك.

والتلبية معناها الإجابة؛ أي: أنا مجيب لدعوتك يا رب على لسان خليلك إبراهيم حينها قلت له: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَبَحِ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقٍ ﴾ [الحج: ٢٧]، فكل من جاء يلبي إلى أن تقوم الساعة فهو مجيب لدعوة إبراهيم \_ عليه الصلاة والسلام \_ التي أمره الله بها، كأنه يسمع قول إبراهيم \_ عليه الصلاة والسلام \_.

ثم تنبهوا لقوله ﷺ: «لا شريك لك»؛ هذا فيه إشارة إلى التوحيد، وأن المسلم يخلص أعماله لله: الحج، وغير الحج، والإحرام، وكل عمل فإنك تخلصه لله.

فقولك: «لا شريك لك» هذا فيه التنبيه على الإخلاص، بأن لا يكون قصد الإنسان بحجه رياءً أو سمعة أو طلب دنيا، أو يتعلق بميت أو بمخلوق، أو بقبر أو بولي من الأولياء، هذا لا حج له، ولا إحرام له؛ لأنه مشرك الشرك الأكبر، وإنها يخلص عمله لله على .

وأما الشرك الأصغر، فإنه ينقص العمل، ولا يبطله، إلا إذا كان رياء؛ فإن الرياء يبطل العمل الذي هو فيه كله، لكنه لا يبطل الأعمال الأخرى التي ليس فيها رياء.

هذا معنى قول: لا شريك لك، فينبغي أن يخلص الإنسان نيته وقصده لله على في هذا الموقف وفي غيره، فيتذكر التوحيد، ويخاف من الشرك، ويتوب إلى الله على، والله يتوب على من تاب، إذا كان الإنسان فيها سبق عنده شرك، أو خلل في العقيدة، فإنه يجب عليه أن يتوب إلى الله قبل الإحرام، والله يقبل التوبة من المشرك، والكافر والمذنب إذا تاب إلى الله، فالله يقبل التوبة في وهو اللذي يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيَّاتِ الله والشورى: ٢٥].

ولا يبقى الإنسان على عقيدته الفاسدة وعلى ما هو عليه من الشرك؛ فإن هذا لا يصح معه عمل، فعلى المسلم أن يتذكر، ويعلم أن التلبية ليست لفظاً يقال باللسان فقط، إنها هي لفظ يقال باللسان، ويُتذبر ويُتأمَّل ويُعمل به، إذا قلت: لا شريك لك، فكيف تقول: يا

عليُّ! يا حسينُ! يا عبد القادر! يا فلان! أنقذني، يا فلان! ادفع عني كذا، هذا تناقض، فعليك أن تتنبه لهذه التلبية، وما معناها؟ هل هي لفظ يقال باللسان فقط؟ لا بل لها معنى، فتدبره، واعمل به، والتزمه، وفق الله الجميع لما يحب ويرضى.

\* \* \*

# الأنساك التي يُحرم بها المسلم

جاءت الأدلة على أن المسلم يخيَّر بين ثلاثة مناسك:

الأول: التمتع.

والثاني: القِران.

والثالث: الإفراد.

فمن يريد الإحرام فإنه يخيَّر بين هذه الثلاثة.

# النسك الأول: التمتع:

وهو أن يُحرم بالعمرة في أشهر الحج، ثم إذا وصل إلى مكة، فإنه يطوف ويسعى للعمرة، ويحلق أو يقصّر من رأسه، وينتهي من العمرة، ويُحلَّ من إحرامه، ويعود حلالاً كما كان قبل الإحرام، ثم إذا كان يوم التروية \_ يوم ثمانية من ذي الحجة \_ فإنه يحرم بالحج، ويكون عليه فدية التمتع، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَبِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَمِنَ ٱلْمَدِّيُ قَمَن لَمْ يَجَدِّ فَصِيَامُ ثُلَاثَةِ أَيَّامِ فِي الْحَبِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تَلِكُ عَشَرَةً كَامِلَةً ثَالِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ وَالبَعْرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

هذا هو التمتع، وسمي تمتعاً؛ لأنه يأتي بنُسُكين في سفر واحد،

فيكون قد وفر سفراً للحج وسفراً للعمرة وأتى بالعمرة والحج في سفر واحد، وهذا تيسير من الله سبحانه وتعالى على عباده؛ لأنهم يأتون من أمكنة متباعدة، ويشق عليهم أن يفردوا العمرة بسفر، والحج بسفر، فهم يشكرون الله على على هذه النعمة، ويذبحون هدي نسك، وليس هدي جُبْران، وأيضاً سمي تمتعاً لأنه يتمتع ما بين العمرة والحج بالتحلل من إحرامه.

# النسك الثاني: القِران:

وهو أن يقرن بين الحج والعمرة من الميقات بنية واحدة؛ أو يحرم بالعمرة، ثم يُدْخِل عليها الحجَّ قبل الشروع في طواف العمرة، فيكون قارناً؛ وتدخل العمرة في الحج، فتكون أعمال الحج أعمالاً للحج وللعمرة، فيطوف لهما طوافاً واحداً، ويسعى لهما سعياً واحداً لحجه وعمرته، ويذبح هدياً مثل المتمتع؛ لأنه أتى بنسكين في سفر واحد؛ لأن القران في الحقيقة يسمى تمتعاً أيضاً؛ لأنه جمع بين نسكين في سفر واحد، لكن لم يفصل بينهما بتحلل.

هذا هو القِران، وهذا هو الذي أحرم به النبي ﷺ؛ لأنه قد ساق الهدي من الحل، فإنه يجب عليه أن يحرم الهدي من الحل، فإنه يجب عليه أن يحرم قارناً؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحَلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبَلُغَ ٱلْمَدَىٰ مَحِلَّهُمْ ﴾

[البقرة:١٩٦]؛ يعني: وقت نحره في يوم النحر، ومكان نحره في الحرم، فالنبي الحرم قارناً؛ لأنه ساق الهدي، وأمر من لم يسق الهدي من أصحابه أن يحولوا إحرامهم إلى تمتع بعدما طافوا وسعوا، وكان منهم المفرد، ومنهم القارن، لكن لم يسوقوا الهدي، فأمرهم الن يحلوا من إحرامهم، وأن يحلوا رؤوسهم، وأن يتحولوا إلى التمتع.

وقال: «لو استقبلتُ من أمري ما استدبرتُ، لَمَا سُقْتُ الْهَديَ، وقال: «لو استقبلتُ من أمري ما استدبرتُ، لَمَا سُقْتُ الْهَدي، ولأحللتُ معكم»(۱)، فبين أن الذي منعه هي من التمتع إنها هو سَوْقُ الهدي، وتمنى أنه لم يَسُقه، وأنه أحرم متمتعاً، فدل على أن التمتع أفضل من القران، وإن كان القران هو الذي فعله النبي هي، لكن فعله لعلةٍ، وهي سوق الهدي، وتمنى أن يكون متمتعاً، فدل على أن التمتع أفضل.

قال الإمام أحمد رحمه الله: لا أشك أنه ﷺ كان قارناً وذلك لأنه ساق الهدي من المدينة، وكان معه مئة بَدَنَة أهداها إلى البيت، فلأجل ذلك أحرم \_ عليه الصلاة والسلام \_ قارناً، وكل من معه هدي من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: التمني (٧٢٢٩)، ومسلم: الحج (١٢١١).

أصحابه ساقه من الحل أحرم قارناً.

فإذا وصل القارن إلى مكة، فيستحب له أن يطوف طواف القدوم، وهو سُنة، إن فعله، فهو أفضل، وإن لم يفعل واقتصر على طواف الإفاضة، كفاه ذلك، ولكن الأفضل أن يطوف للقدوم، وإن شاء قدم السعي بعد طواف القدوم، وإن شاء أخره إلى ما بعد طواف الإفاضة.

#### النسك الثالث: الإفراد:

أعمال المفرد مثل أعمال القارن سواء، إلا أن المفرد ينوي حجّاً فقط، والقارن ينوي حجاً وعمرة، فالفرق بينهما في النية، ثم إنَّ المفرد ليس عليه هدي، والقارن عليه الهدي، هذا هو الفرق بين القران والإفراد من ناحية النية، ومن ناحية وجوب الهدي على القارن دون المفرد، فالمفرد أيضاً إذا وصل إلى مكة يستحب له أن يطوف طواف القدوم، وإن شاء القدوم، وإن شاء هذا هو الإفراد.

وإذا لم يكن ساق الهدي من الحل، فالأفضل أن يحوّل إفراده إلى تمتع، فإذا طاف وسعى، فالأفضل أن يحلق أو يقصر رأسه، ويحوّل إحرامه إلى عمرة، ثم يحج بعد ذلك، هذا هو الأفضل،

₹\.\\_

وإن بقي على إفراده، فهذا جائز.

فإذا وصل المحرم، سواء كان متمتعاً أو قارناً أو مفرداً، فإن المتمتع يسعى سَعيَ العُمرةِ، والقارن والمفرد يطوفان طواف القدوم، وهو مستحب في حقها، فكل منها يطوف عند القدوم، لكن المتمتع ينويه طواف عمرة، وهو نسك، وأما القارن والمفرد، فينويانه تطوعاً.

\* \* \*

# الفصل الثالث

شرح مناسك الحج والعمرة



# تعريف الطواف وأحكامه

من مناسك الحج والعمرة الطواف بالبيت:

والطواف: هو الدوران بنية العبادة على صفة مخصوصة حول البيت العتيق سبع مرات.

قال تعالى: ﴿ وَلْيَطُّوُّفُواْ بِٱلْبَيْتِٱلْعَتِيقِ۞ [الحج: ٢٩] .

وقال تعالى: ﴿ أَن طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَلِكَفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْوَّحَعِ ٱلسُّجُودِ ﴿ اللَّهِ وَهِ الْمِلْوَةِ: ١٢٥].

وقال تعالى: ﴿ وَطَهِرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ﴿ وَالْحِجِ: ٢٦] . ٱلسُّجُودِ ﴿ وَالْحِجِ: ٢٦] .

فالطواف هو الدوران حول البيت بنية العبادة، أما الدوران بدون نية العبادة؛ فهذا ليس له حكم؛ لأن الطواف بالبيت عبادة لله على؛ لأن الله أمر به فقال: ﴿ وَلْيَطَّوّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ ) ، وفعله النبي على الله أمر به فقال: ﴿ وَلْيَطَّوّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾ ، وفعله النبي على وقال: ﴿ لَا أَخْدُوا مناسككم ، فإنّي لا أدري لعلي لا أحجُ بعد حجّتي هذه (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢٩٧)، وأحمد (٣/ ٣٧٨)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٧).

وأحكام الطواف \_ سواء كان واجباً أو تطوعاً \_ أن يبدأ من الحجر الأسود، فيستقبله ويستلمه بيده؛ يعني: يمسحه بيده، ويقبّله إذا تمكن من ذلك، فهذا أفضل؛ لفعل النبي ، وإن لم يتمكن من تقبيله، فإنه يكفي أن يستلمه بيده، أو أن يستلمه بآلة؛ كعصاً ونحوه، ولا يقبّل ما استلم به الحجر؛ أي: لا يقبّل يده أو يقبّل ما استلمه به وإنها يكفي استلامه فقط، والتقبيل إنها هو للحجر فقط، وإن لم يتمكن، لا من الاستلام ولا التقبيل، ولا من الاستلام فقط، فإنه يستقبله، ويشير إليه، ويرفع يده ويقول: الله أكبر، ثم يجعل البيت عن يساره ويبدأ الطواف.

فإذا كان المكان مزدحاً، فلا يكلف نفسه بأن يذهب إلى الحجر ويزاحم ويتعرض للخطر، ويعرض غيره للخطر، ويزاحم النساء، بل يشير إليه إذا حاذاه ويكبر ويبدأ الطواف، ولو كان في أقصى المطاف.

وتأمل لماذا يقبل الحجر ويستلمه؟ لفعل رسول الله ﷺ وطاعة لله، فنحن نقبًل الحجر ونستلمه ونشير إليه طاعة لله، وإلا فهو حجر لا يضر ولا ينفع، ونحن لا نقبله تبركاً به، أو رجاء أن ينفعنا أو يضرنا؛ لأنه حجر، لكن الله جعله لنا مشعراً، فنحن نستلمه ونقبله أو نشير إليه تعبداً لله ﷺ، كما أن الطواف

بالبيت ليس للبيت، وإنها هو لله ﷺ وعبادة لله، والبيت إنها هـ و مكـان للعبادة وللطواف، وإلا فالمعبود هو الله ﷺ.

والحَجَر إنها هو مكان للعبادة، والمعبود هو الله على، والطواف لا يجوز إلا بالبيت العتيق، فلا يجوز الطواف بالقبور وبالأضرحة أو بالمقامات، أو بحجر أو بشجر، فليس في الأرض مكان يطاف حول تعبداً إلا الكعبة المشرفة بيتُ الله العتيق، فمن طاف بغير البيت العتيق، فإن كان يريد بطوافه التقرب إلى المخلوق الذي يطوف بقبر، فهذا شرك أكبر، وعبادة لغير الله على، وإن كان يريد بطوافه وجه الله، ويظن أن هذا مشروع، فهذا بدعة؛ لقوله على: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رَدُّه(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الصلح (٢٦٩٧)، ومسلم: الأقضية (١٧١٨)، وأبو داود: السنة (٤٦٠٦)، وابن ماجه: المقدمة (١٤)، وأحمد: (٦/ ٢٥٦).

وقال \_ عليه الصلاة والسلام \_ : "وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة "(۱)، فالطواف خاص بالبيت العتيق، فلا يطاف بشيء على وجه التعبد بغيره من الأشياء، لا بالأشجار ولا بالأحجار، ولا بالقبور ولا بالأضرحة ولا بالبنايات، ولا غير ذلك، فلنتنبه لذلك، فإذا انتهى من الحجر تقبيلاً واستلاماً أو إشارة، فإنه يجعل البيت عن يساره، ويمضي في طوافه، فإذا وصل إلى الركن اليهاني، فإن تمكن من استلامه استلمه، واستلامه هو مسحه باليد، وإن لم يتمكن، فإنه يمضي ولا يشير إليه؛ لأن هذا لم يرد، إنها الذي ورد استلامه إذا أمكن.

فإذا وصل إلى الحجر، انتهى من الشوط الأول ويبدأ الشوط الثاني مثل الأول، يبدأ من الحجر، وينتهي بالحجر، وكلم حاذى الركن اليهاني، إن تمكن من استلامه استلمه، وإلا مشى، ثم إذا جاء الحجر يفعل مثلها فعل في الشوط الأول، إن تمكن من تقبيله واستلامه، وإلا فإنه يشير إليه من بعيد، ويمشي حتى يكمل سبعة

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: السنة (٤٦٠٧)، والدارمي: المقدمة (٩٥).

أشواط، ولا بد أن يكون الطواف بالكعبة كلها، فلو أنه اخترق الحِجْرَ \_ أي الحطيم \_، فدخل من الباب الشرقي للحجر، وخرج من الباب الغربي، لم يصح شوطه؛ لأن الحِجْر أغلبه من الكعبة، ولذلك حُوط عليه بالجدار ليطاف به لأنه من الكعبة.

والحطيم: هو ما نقص من بناء الكعبة عن قواعد إبراهيم، سمى حطيماً لأنه احتطم منها، ويسمى بالحجر لأنه محاط بالجدار، والسبب في أنه لم يُبنَ أن قريشاً قبل بعثة النبي ﷺ لما انهدم البيت، فأرادوا بناءه، وكانوا لا يبنونه إلا بمال حلال، فلما جمعوا ما عندهم من المال الحلال، رأوا أنه لا يكفى لبناء البيت كاملاً، فقصر وه من الناحية الشالية، وأقاموه على هذا الشكل الموجود الآن، ويسمونه: حجر إسماعيل؛ ولا أدري ما سبب نسبته إلى إسماعيل إلا إن كان بناءً على الخرافة القائلة: إن إسهاعيل مدفون فيه هو وجماعة من الأنبياء، وهذا قول باطل لأنه إنها سمى الحجر لأنه من الكعبة، فحوَّط عليه بالجدار ليتجنب الناس الطواف من وسطه؛ لأن من طاف من داخيل الحِجْر، واخترق الحِجْر، لم يطف بالكعبة طوافاً كاملاً، وإنها طاف على بعضها، فيتنبه لذلك. ولما فتح النبي ملكة وصارت تحت ولايته ملك ، فصار هو الذي يتولّى شؤون المسجد الحرام، لم يُعُدِ الكعبة على قواعد إبراهيم؛ لأنه للخشي من الفتنة، فلو أنه بنى الكعبة على قواعد إبراهيم، ربه محصل فتنة بين الناس ويقولون: غيّر الكعبة لأنهم حديثو عهد بالإسلام، وربها بحصل منهم شر، ودرء المفاسد مقدّم على جلب المصالح، وهذه قاعدة، وهي قاعدة سد الذرائع؛ فالرسول ملل ترك إعادة البيت على قواعد إبراهيم خشية من وقوع الفتنة التي يمكن أن تثور، وقال ملل لعائشة: «لولا حداثة عهد قومك بكفر، لهدمت الكعبة وأعدتها على قواعد إبراهيم "()، فين السبب الذي منعه من إعادة الكعبة على قواعد إبراهيم أنه خوف الفتنة، فتركها النبي المنه على وضعها.

ولما جاء ابن الزبير، واستولى على مكة هدم الكعبة، وأعادها على قواعد إبراهيم عليه السلام، وحقق أمنية الرسول ﷺ في قوله: «لولا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: الحج (۱۳۳۳)، والترمذي: الحج (۸۷۵)، والنساتي: مناسك الحج (۱۷۵)، والدارمي: المناسك (۲۹۰۲)، وأحمد: (۲/۹۷)، ومالك: الحج (۸۱۳)، والدارمي: المناسك (۱۸۲۹).

أن قومك حديثو عهد بكفر أو بجاهلية)(١) ، ولما قتل ابن الزبير، وجاء وقت الأمويين في عهد عبد الملك بن مروان، أمر الحجاج بن يوسف، فهدم بناء ابن الزبير للكعبة وأعادها على هذا الوضع الموجود الآن.

فلها جاء عهد العباسيين بعد بني أمية، أراد أبو جعفر المنصور أن يعيد الكعبة على قواعد إبراهيم كها فعل ابن الزبير، فمنعه الإمام مالك رحمه الله، وقال: لا تكون الكعبة ألعوبة في أيدي الملوك، فبقيت والحمد لله، والخير في الواقع، وكلها \_\_ولله الحمد \_\_البيت، سواء المبني أو غير المبني، كله هو البيت العتيق، والطواف به كله طواف بالبيت ما بني منه وما لم يُبْنَ.

والغرض من التنبيه على هذه المسألة هو بيان أن الطواف يكون بالبيت كله من وراء الحائط الذي على الحطيم، ولا يُخْتَرَق مثلها يفعل بعض الجهال، فهذا يبطل الشوط الذي حصل فيه، فالله عَلَا يقول: ﴿ وَلْيَطُوّنُواْ بِاللّبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ وَلْيَطُوّنُواْ بِاللّبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ وَلْيَطُوّنُواْ اللّهِ عَلَى الحَلِيم لَمْ

<sup>(</sup>١) التخريج السابق نفسه.

يطَّوَّف بالبيت، وإنها اطَّوَّف ببعضه، ولم يستكمله؛ ولهذا فالركنان الشاميان لا يُستلهان، ولا يقبَّلان، ولا يشار إليهها؛ لأنهها ليسا على قواعد إبراهيم، وإنها هما داخل الكعبة، وإنها الذي يُقبل أو يُستَلم هو الركن اليهاني والحَجر الأسود؛ لأنها على قواعد إبراهيم عليه السلام.

### \* فالأركان الأربعة:

منها: ما يُستلم ويُقبَّل أو يُشار إليه، وهو الحجر الأسود.

ومنها: ما يُستلم ولا يقبَّل ولا يُشار إليه، وهو الركن اليهاني.

ومنها: ما لا يُستلم ولا يُقبَّل ولا يُشار إليه، وهما الركنان الشاميان.

ولما كان معاوية رضي الله عنه يطوف بالبيت، ويستلم الأركان كلها، قال له ابن عباس \_ رضي الله تعالى عنها \_ : لم تَستلمُ هذين الرُّكنين ولم يكن رسول الله ﷺ يَستلمها؟ فقال معاوية: ليس شيء من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس رضي الله عنها: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب:٢١]، فقال معاوية: صدقت (۱). وترك استلام الركنين الشاميين.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٢١٧)، والترمذي: الحج (٨٥٨).

تنبيه مهم: ليحذر الطائف في الدور الثاني أو في سطح المسجد الحرام أن يمر من فوق سطح المسعى أثناء طوافه معتبراً ذلك من الشوط وهو ليس من الشوط، لأن المسعى وسطحه ليس من المسجد وإنها هو مشعر مستقل أُدخل في المسجد، ولذلك تجلس فيه الحائض وتسعى فيه سعي الحج أو العمرة وهي حائض ولو كان من المسجد لم تجلس فيه، لأن الحائض لا تجلس في المسجد، وهذا نص قرار المجمع الفقهي التابع لرابطة العالم الإسلامي بتوقيع رئيسه الشيخ عبد العزيز بن باز وغالب أعضائه: في أن المسعى ليس من المسجد ولا يأخذ أحكامه، وهو القرار الثالث من الدورة الرابعة عشرة:

الحمد لله والصلاة والسلام على من لا نبي بعده سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، أما بعد:

فإن مجلس المجمع الفقهي الإسلامي برابطة العالم الإسلامي في دورته الرابعة عشرة المنعقدة بمكة المكرمة التي بدأت يوم السبت ٢٠ من شعبان ١٤١٥هـ ، ٢١/ ١/ ١٩٩٥م قد نظر في هذا الموضوع فقرر بالأغلبية أن المسعى بعد دخوله ضمن مبنى المسجد الحرام لا يأخذ حكم المسجد ولا تشمله أحكامه؛ لأنه مشعر مستقل. يقول الله عن عنه إن الصفا والمروة من شعاير الله فمن حَجَّ البَيْت أو اعتمر فلا جُناحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَف بِهِما فَ البقرة: ١٥٨]، وقد قال بذلك

جمهور الفقهاء ومنهم الأئمة الأربعة. وتجوز الصلاة فيه متابعة للإمام في المسجد الحرام كغيره من البقاع الطاهرة ويجوز المكث فيه والسعي للحائض والجنب، وإن كان المستحب في السعي الطهارة، والله أعلم. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً. والحمد لله رب العالمين (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر مجلة المجمع الفقهي الإسلامي العدد التاسع عشر السنة السابعة عشرة صفحة (٣٨٩).

# سنن الطواف للقدوم أو للعمرة أولاً: الاضطباع:

من سنن الطواف الأول الذي هو طواف العمرة، أو طواف القدوم؛ أنه إذا وصل إلى المطاف، فإنه يضطبع بالرداء؛ بمعنى: أنه يجعل وسط الرداء تحت كتفه الأيمن، ويجعل طرفيه على كتفه الأيسر فيكون الكتف الأيمن مكشوفاً هو والعَضُد، ويكون الكتف الأيسر مستوراً بالرداء، وهذا هو الاضطباع. فالاضطباع: إبداء الضبع، وهو الكتف والعضد؛ اقتداءً بالنبي ، ولأن هذا فيه إظهار للقوة، وإعانة للطائف على أن يتحرك بقوة، فيضطبع للطواف الأول، سواء كان طواف عمرة، أو طواف قدوم، من بداية الطواف إلى نهايته.

فإذا انتهى الطواف، أعاد الرداء إلى حالته، وستر الكتفين، فالكتفان مستوران بالرداء قبل الطواف وبعد الطواف، وإنها يكشف الكتف الأيمن في حالة الطواف فقط، ويغلط في ذلك بعض الناس وهم كثير الآن فإنهم إذا أحرموا من الميقات اضطبعوا، وهذا غلط، لأنه ليس مشروعاً، فلا يضطبع إلا عند بداية الطواف، وإذا انتهى الطواف أعاد الرداء على كتفيه وسترهما، وهذا هو المشروع.

أما طواف الإفاضة، فإذا نزل الإنسان من منى يوم العيد لطواف الإفاضة وهو محرم، فإنه لا يضطبع ولو كان محرماً؛ لأن هذا شيء لم يردعن النبي .

## ثانياً: الرَّمَل:

كذلك من سنن الطوافِ الأول للحاجِّ؛ طواف القدوم أو طواف العمرة: أنه يَرْمُل في الأشواط الثلاثة الأول، والرَّمَل: هو الإسراع في المشي مع تقارب الخطا إذا تيسر له ذلك، أما إذا كان ضعيفاً أو مريضاً أو كبير السن، أو امرأة، فلا يشرع له الرمل، إنها هذا في حق القوي الذي يجد فرصة، وأما إذا كان المكان مزدها، وصار يضر الناس بمدافعته، فلا يرمُل، بل يمشي على هينته، رفقاً بالناس، ورفقاً بنفسه.

وأصل الرمل: أن النبي الله وأصحابه لما جاؤوا للعمرة؛ عمرة القضاء أو القضِيَّة التي بعد صلح الحُديبية؛ كان قد تفاوض مع المشركين عام الحُديبية على أن يرجع إلى المدينة، وأن يأتي من العام القادم هو وأصحابه ويؤدوا العمرة، تقاضَوْا على هذا، وهذا من ضمن الصلح الذي تم بينه وبين المشركين.

فلما جاؤوا لعمرة القضية، قال المشركون: سيقدَم عليكم قوم وَهَنَتْهم مُمَّى يشرب (١) ؛ أي: حمى المدينة؛ لأن المدينة كان فيها حمى في ذاك الوقت، فهم يريدون تنقُص المسلمين، وإظهار الفرح بضعفهم، فأخبر الله نبيه على بما قاله المشركون، وتجمع المشركون في دار الندوة من الجهة الشالية للبيت لينظروا إلى الرسول على وأصحابه وهم يطوفون.

فالنبي الله أمر أصحابه بالرمل إظهاراً للقوة؛ ليغيظ المشركين، فكانوا يرمُلون إلى أن يصلوا إلى الركن اليهاني، شم يمشون ما بين الركن إلى الحجر؛ لأن المشركين كانوا في الجهة الثانية، ولا يرون الرسول وأصحابه، وكان يأمرهم بالمشيء؛ إبقاء عليهم، ورفقاً بهم، فإذا تبينوا للمشركين، رملوا؛ إغاظة لهم، فلها رأوهم يرملون، قالوا: هؤلاء القوم أقوى من الغزلان، فغاظهم ذلك، ورأوا قوة الرسول .

فهذا دليل على أن المسلمين يجب عليهم ألا يضعفوا أمام عدوهم،

<sup>(</sup>١) مسلم: الحج (١٢٦٦)، وأبو داود: المناسك (١٨٨٦).

وإنها عليهم أن يظهروا القوة أمامه مهها أمكنهم ذلك، قال تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رَبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ عَدُوً ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمْ أَلَّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴿ وَالْأَنْفَالَ: ٢٠].

فبقي الرمل سُنة مستمرة إلى يوم القيامة، وإن زال العذر والسبب، لكن بقي الرمل سُنة مستمرة إلى أن تقوم الساعة، فنحن نرمُل اقتداء بالنبي ؛ لأنه ؛ رمل هو وأصحابه في حجة الوداع بعد عمرة الحديبية، فدل على بقاء الرمل، وهذا يذكر بحالة الرسول في وأصحابه، والمسألة مسألة اقتداء واتباع، فنحن نفعل هذا الرمل إذا تمكنا منه.

#### ثالثاً: الدعاء:

ومن سنن الطواف الدعاء في أثنائه، فالطائف لا يسكت، بل يدعو، أو يقرأ القرآنا أو يذكر الله بالتهليل والتكبير والتسبيح؛ لأنه في عبادة، فيشغلها بذكر الله على إما بأن يقرأ القرآن، أو يدعو لنفسه وللمسلمين، أو يسبح ويكبر ويهلل، فيشغل الطواف بالذكر، ولو طاف ولم يذكر الله، ولم يدع، وكان صامتاً من أول الطواف إلى آخره،

صح طوافه، وإنها ترك سنة من سنن الطواف، لكن ما يفعله الحجاج الآن أنهم يلتزمون أدعية معينة ويأخذون معهم كتباً ويقرؤون منها الدعاء. هذا لا يتعين فلو دعا بغير ما في هذه الكتب لصح.

وأشد من ذلك أنهم يدعون جماعيّاً، ويرفعون أصواتهم جماعيّاً، وربها يقرأ الدعاء واحد والبقية يرددون ما يقوله، وهم لا يعرفون معنى الكلام ويغلطون، فهذا ليس بمشروع، وهذا يشوش على الناس، وليس للطواف دعاء معين يداوم عليه، وإنها تدعو بها تيسر لك، فحوائج الناس تختلف، فتدعو الله بحوائجك التي تحتاجها أنت، وليس هناك دعاء معين، وإنها المسلم يجتهد بالدعاء منفرداً عن الناس، ولا يكون بصوت جماعي ولا تقليدي، فكل هذا من البدع. وقد ورد أن الطائف يقول بين الركن اليهاني والحجر الأسود ﴿ رَبَّنَا وَقد ورد أن الطائف يقول بين الركن اليهاني والحجر الأسود ﴿ رَبَّنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ عَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ كَاللَّهُ فَي هذا المكان فلا بأس.



#### شروط صحة الطواف

يُشترط لصحة الطواف مجموعة من الشروط:

أولاً: النية؛ لقول النبي ﷺ: «إنها الأعمال بالنيات وإنها لكل امرئ ما نوى»(۱)، والطواف بالبيت عمل وعبادة فيحتاج إلى النية.

ثانياً: أن يكون الطواف من داخل المسجد الحرام.

فلو طاف من وراء سور المسجد الحرام من الخارج، لم يصح طوافه؛ لأنه طاف بالمسجد ولم يطف بالكعبة، والمشروع هو الطواف بالكعبة سواء طاف في الصحن، أو طاف في الأروقة، أو طاف في الدور الثاني، أو على السطح باستثناء سطح المسعى كما مرّ، كل هذا مسجد والحمد لله، فيصح الطواف في الصحن حول الكعبة، وهذا أفضل، أو في الأروقة، أو في الدور الثاني، أو على ظهر السطح؛ لأن هذا كله مسجد يُطاف فيه حول الكعبة.

ثالثاً: الطهارة من الحدَثين الأصغر والأكبر، ومن النَّجس. لقوله ﷺ لعائشة لما حاضت: «افعلي ما يفعل الحاج، غير ألّا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: بدء الوحي (١)، ومسلم: الإمارة (١٩٠٧).

تطوفي بالبيت حتى تطهري (١)، وكان لله لا يطوف إلا وهو على طهارة، لم يذكر عنه أنه طاف وهو على غير طهارة، بل إنه كان عليه الصلاة والسلام \_ يصلي بعد الطواف، والصلاة لا تصح إلا بطهارة، فدل على أنه كان يطوف على طهارة.

وورد في الأثر الصحيح مرفوعاً إلى النبي الله وموقوفاً، لكن الصحيح الموقوف عن ابن عباس – رضي الله تعالى عنها —: أنه قال: «الطواف بالبيت صلاة، إلا أنكم تتكلمون فيه» (۱) ، فقوله: «الطواف بالبيت صلاة» هذا تشبيه له بالصلاة وهو دليل على اشتراط الطهارة؛ لأن الصلاة تشترط لها الطهارة، فإن انتقض وضوؤه وهو يطوف بطل الشوط الذي أحدث فيه، أو دخل في الطواف وهو على غير طهارة، أو انتقض طهارة، لم يصح طوافه، كما لو صلى وهو على غير طهارة، أو انتقض وضوؤه في أثناء الصلاة، فإن صلاته تبطل. وهذا الأثر — وإن كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الحبج (۱۲۵۰)، ومسلم: الحبج (۱۲۱۱) والنسائي: مناسك الحبج (۲۲۱۱) وأبو داود: المناسك (۲۷۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۷۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۷۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۷۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۸۳۳)، وأبو داود: المناسك (۲۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۸۳)، وأبو داود: المناسك (۲۸

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي: المناسك (١٨٤٧).

موقوفاً \_ فله حكم الرفع، لأن ما ذكر فيه ليس مجالاً للاجتهاد؛ وهو الحكم بأن الطواف صلاة.

رابعاً: الترتيب بأن يجعل البيت عن يساره، فلو طاف منكساً لم يصح طوافه.

خامساً: أن يكمل سبعة أشواط كل شوط يبدأ من الحجر وينتهي بالحجر.

## صلاة ركعتي الطواف

فإذا فرغ من الطواف، سواء كان متمتعاً أو قارناً أو مفرداً، فإنه يستحب له أن يصلي ركعتين، وتسميان: ركعتي الطواف، يصليها عند المقام، فيجعل مقام إبراهيم بينه وبين الكعبة، ويصليها إذا تيسرله ذلك.

أما إذا لم يتيسر؛ بأن كان المكان مزدها، ولم يتمكن من الصلاة عند المقام، فإنه يصليها في أي مكان من المسجد الحرام، بل لو صلاهما في بيته أو في مسكنه في الحرم فلا بأس، فها كان داخل الأميال، فكله حرم، فيصليها بأي مكان منه ولا يتعين أن يصليها عند المقام، لكن إذا تمكن فإنه يصليها عند المقام؛ لقوله تعالى: ﴿ وَٱحَّيْنُواْ مِن مُّقَامِ إِبْرَ هِعْمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥].

ويقرأ في الركعة الأولى بعد الفاتحة: ﴿ قُلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ ﴾ [الإخلاص: ١] ويقرأ في الثانية بعد الفاتحة: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا اللَّهِ وَسَعَ هَاتِينَ السورتين؛ الْكَافُرون: ١]، وخَصَّ هاتين السورتين؛ لأنها في التوحيد، فسورة (الإخلاص) في توحيد الربوبية والأسهاء والصفات، وسورة (الكافرون) في توحيد العبادة؛ توحيد الألوهية، فهاتان السورتان تضمنتا نوعي التوحيد: توحيد الربوبية، وتوحيد

الألوهية، فلذلك خصها رسول الله بل بركعتي الطواف، تنبيها للمسلم على أهمية التوحيد وملازمته في كل عبادة، وكان يقرؤهما أيضاً في الراتبة التي قبل صلاة الفجر وفي راتبة المغرب.

وركعتا الطواف سنة مؤكدة؛ لأن النبي الشي قال: «يا بني عبد مناف! لا تمنعوا أحداً طاف بهذا البيت وصلى ركعتين أية ساعة من ليل أو نهار»(۱)، فيصلي ركعتي الطواف متى فرغ من الطواف سواء ليلاً أو نهاراً، سواء كان وقت نهي أو ليس بوقت نهي؛ لأنها تابعتان للطواف، فينبغى له المبادرة بها في أي وقت طاف بالبيت، فها سنة مؤكدة.

فإذا فرغ من الطواف وصلاة الركعتين، فإنه يتجه إلى المسعى، إن كان متمتعاً، يسعى للعمرة، وإن كان قارناً أو مفرداً، يسعى سعي الحج مقدّماً من أجل أن يكون هذا أسهل عليه يوم العيد إذا قدمه بعد طواف القدوم.

ولا تسعى بين الصفا والمروة قبل الطواف لأن السعي لا يصح

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: الحج (۸٦٨)، والنسائي: مناسك الحبج (٢٩٢٤)، وأبو داود: المناسك (١٨٥٤)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (١٢٥٤)، وأحمد (٤/ ٨٤)، والدارمي: المناسك (١٩٢٦).

إلا بعد طواف نسك؛ لأن النبي الله لم يَسْعَ إلا بعد طواف، قال الإمام النووي في «المجموع» (٨/ ٨٢): «فرع: لو سعى قبل الطواف لم يصح سعيه عندنا وبه قال جمهور العلماء، وقدمنا عن الماوردي أنه نقل الإجماع فيه، وهو مذهب مالك وأبي حنيفة وأحمد، وحكى ابن المنذر عن عطاء وبعض أهل الحديث أنه يصح، حكاه أصحابنا عن عطاء وداود.

دليلنا: أن النبي الله سعى بعد الطواف، وقال الله التأخذوا عني مناسككم، وأما حديث ابن شريك الصحابي رضي الله عنه قال: خرجت مع رسول الله حاجًا فكان الناس يأتونه فمن قائل: يا رسول الله سعيت قبل أن أطوف أو أخرت شيئاً فكان يقول: «الاحرج، الاحرج إلا على رجل اقترض عِرْضَ رجل مسلم وهو ظالم، فذلك الذي حَرِجَ وهلك فرواه أبو داود بإسناد صحيح كل رجاله رجال الصحيحين إلا أسامة بن شريك الصحابي(۱)، وهذا الحديث محمول على ما حمله الخطابي وغيره وهو أن قوله: «سعيت قبل أن أطوف»، على ما حمله الخطابي وغيره وهو أن قوله: «سعيت قبل أن أطوف»، أي: سعيت بعد طواف القدوم وقبل طواف الإفاضة.. انتهى.

<sup>(</sup>١) أبو داود: المناسك (٢٠١٥).

قال شيخنا الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله في تفسيره «أضواء البيان» (۱): «اعلم أن جهور أهل العلم على أن السعي لا يصح إلا بعد طواف، فلو سعى قبل الطواف لم يصح سعيه عند الجمهور، ومنهم الأثمة الأربعة. ونقل الماوردي وغيره الإجماع عليه. ثم نقل كلام النووي الذي مرَّ قريباً وجوابه عن حديث ابن شريك ثم قال: فقوله: «قبل أن أطوف» يعني طواف الإفاضة الذي هو ركن «ولا ينافي ذلك أنه سعى بعد طواف القدوم الذي هو ليس بركن..»

وقال في «المغني» ("): «والسعي تبع للطواف لا يصح إلا أن يتقدمه طواف، فإن سعى قبله لم يصح، وبذلك قال مالك والشافعي وأصحاب الرأي، وقال عطاء: يجزئه، وعن أحمد: يجزئه إن كان ناسياً، وإن كان عمداً لم يجزئه سعيه، لأن النبي لله لم التقديم والتأخير في حال الجهل والنسيان قال: «الاحرج»، ووجه الأول أن النبي لله إنها سعى بعد طوافه وقد قال: «التأخلوا عنى مناسككم» انتهى.

(1)(0\707).

<sup>(</sup>٢) (٥/ ٢٥٠) (طبعة هجر).

فعُلم مما سبق أن الحديث الذي استدل به من قال بصحة الطواف قبل السعي لا دلالة فيه، لأنه محمول على أحد أمرين: إما أنه فيمن سعى قبل الإفاضة وكان قد سعى للقدوم فيكون سعيه واقعاً بعد طواف، أو أنه محمول على الجاهل الناسي دون العامد، وإنها أطلت في هذه المسألة لأنه قد ظهر الآن من يفتي بجواز السعي قبل الطواف مطلقاً، والله المستعان.

\* \* \*

## شُرب ماء زمزم

فإذا فرغ المسلم من الطواف بالبيت ــ سواء كان طواف عمرة أو طواف قدوم ــ وصلى ركعتي الطواف، فإنه يستحب لـه أن يشرب من ماء زمزم، فهو ماء مبارك، شربُه والتَّضَلُّع منه عبادة، كما فعل النبي ﷺ (۱)، فيشرب من ماء زمزم، ولـو لم يكـن بـه عطش، يشربه عبادة و تقرباً إلى الله ﷺ؛ لأنه ماء مبارك.

واليوم ـ ولله الحمد ـ تيسرت السقاية من ماء زمزم؛ بها جُعل من البرادات المتفرقة بالمسجد الحرام، وهذا من التيسير على الحجاج، فقد كانوا في الزمان السابق يتزاحمون على البئر، وكان الماء يُستنبط بالدلو، والماء المستنبط قليل، وكانوا يزدحمون، وقليل منهم من يحصل له شيء من ماء زمزم، واليوم \_ ولله الحمد \_ تيسر الأمر، وصار ماء زمزم موزعاً على الطرقات في الحرم، وفي المسجد الحرام، فيشرب المسلم منه، فجزى الله خادم الحرمين خير الجزاء على ما يسر للحجاج والمعتمرين في هذا وفي غيره.

<sup>(</sup>١) انظر ما أخرجه ابن ماجه: المناسك (٣٠٦١).

## بَركَة ماء زمزم:

وماء زمزم كما أخبر النبي ﷺ: «طَعامُ طُعم، وشِفاءُ سُقم، وأنه لِمَا شُرب له»(١)، فيه شفاء بإذن الله، وفيه قوة للبدن، وفيه أجر، فيستحب أن يشرب منه المسلم، ويتضلّع، بحيث يكثر الشرب منه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: المناسك (٣٠٦٢)، وأحمد: (٣/ ٣٧٥).

## السعي بين الصفا والمروة

ثم يذهب إلى السعي، ويخرج من باب الصفا؛ لأنه أيسر له، فباب الصفا عند محل بداية السعي، فيخرج من هذا الباب إذا تيسر له ذلك، ويقرأ هذه الآية: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَو ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا ﴾ [البقرة: ١٥٨] لأن النبي قرأها عندما ذهب إلى الصفا(١).

والصفا: هو طرف جبل أبي قُبيس، والمروة طرف جبل قُعَيْقعان؛ لأن مكة المشرفة تقع بين جبلين عظيمين جبل أبي قبيس، وجبل قعيقعان، ويسمى الجبلان بالأخشبين، وبينها الوادي الذي تقع فيه الكعبة، والمستجد الحرام، وقوله تعالى: ﴿ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨]؛ أي: من الأمكنة التي شرع الله أن يُتعبد له فيها، والشعائر أمكنة العبادة وعلاماتها فها مكانان لذكر الله كالى.

وهذا فيه رد على من زعم أن الصفا والمروة يُطاف بهما من أجل الصنمين العظيمين اللذين كانا على الصفا والمروة في الجاهلية، فقد

<sup>(</sup>١) انظر ما أخرجه أحمد (٣/ ٣٢٠)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٥)، والترمذي: تفسـير القرآن (٢٩٦٧)، والنسائي: المناسك (٢٩٧٠).

كان على الصفا صنم يقال له: إساف، وكان على المروة صنم يقال له: نائلة، فلما فتح الله مكة للرسول ، وصارت في ولاية المسلمين، أزال الله الأصنام التي كانت على الكعبة، والتي كانت على الصفا والمروة، أزالها و خلص البيت والصفا والمروة منها، وأزال الأصنام الثلاثة: اللات، والعزى، ومناة.

أزال الله هذه الأصنام كلها من مكة وما حولها؛ لأن الله بعث رسوله ﷺ بالتوحيد والدعوة إليه، وإزالة الشرك ومعالمه، فقام ﷺ بذلك، فطهر المسجد الحرام وما حوله، بل طهَّر الجزيرة وغالب العالم من الأصنام والشرك بالله على ولما كان على الصفا والمروة صنمان، وكان المشركون يقصدون بالسعى بين الصفا والمروة التقرب إلى هذين الصنمين، تحرج المسلمون أن يسعوا بين الصفا والمروة؛ لأن في هذا تشبهاً بأهل الجاهلية، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّكَ بِهِمَا ۚ ﴾ [البقرة:١٥٨]، ولا يضرهما \_ أي الصفا والمروة \_ كون أهل الجاهلية وضعوا عليهما صنمين؛ لأنهما من شعائر الله، وقد زال الصنمان والحمد لله، والسعى بين الصفا والمروة يسمى طوافاً.

وفي قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُوِ ٱعْتَمَرَ ﴾ [البقرة:١٥٨] دليل

<u>\_{1.</u>}

على أن السعي لا يشرع إلا لحج أو عمرة، ولا يتطوع به كما يتطوع بالطواف بالكعبة، فيطوف بالبيت تطوعاً، ولو كان الإنسان غير حاج وغير معتمر فإنه يستحب له أن يطوف بالبيت تطوعاً، قال تعالى: ﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِي لِلطَّآبِفِينِ وَٱلْقَآبِمِينِ وَٱلرُّحَّعِ ٱلسُّجُودِ ۞ ﴾ ﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِي لِلطَّآبِفِينِ وَٱلْقَآبِمِينِ وَٱلرُّحَّعِ ٱلسُّجُودِ ۞ ﴾ [الحج: ٢٦]، أما السعي، فلا يُتطوع به، وإنها يؤدَّى نسكاً لحج، أو لعمرة. وفي الآية المنع من مزاولة الشرك في هذه المشاعر وفي غيرها وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ بَجُسٌ فَلَا يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ ﴾ [التوبة: ٢٨]، فالحرم مصدر التوحيد للعالم كله، فلا يُقرُّ فيه الشرك والمشركون. والشرك هو عبادة غير الله فيشمل عبادة الأصنام وعبادة الأولياء والصالحين.

#### أصل السعى بين الصفا والمروة:

وأصل السعي بين الصفا والمروة \_ كها جاء في الحديث الصحيح \_: أن إبراهيم \_ عليه الصلاة والسلام \_ لما دعا إلى الله، وكسّر التهاثيل التي كان المشركون يعبدونها في أرض بابل \_ الكنعانيين \_ كسرها بيده الشريفة، ثم إن المشركين علموا أنه هو الذي كسرها، وأوقدوا له ناراً عظيمة ليحرقوه فيها، ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانصُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعلِينَ ﴿ وَالْانبياء: ١٨]، فجمعوا

حطباً عظيماً، وأوقدوا فيه النار، وجاؤوا بإبراهيم عليه السلام، ووضعوه في المنجنيق \_ آلة قاذفة مثل المدفع الآن \_؛ لأنهم لا يقدرون على أن يقربوا من النار؛ لشدة حرها، وضعوه في المنجنيق، وهو يقول: حسبي الله ونعم الوكيل، فقذفوه في النار، فقال الله على فقلنا يَنتَازُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴿ قُلْنَا يَنتَازُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴿ وَلَا نبياء: ٢٩](١)، قَلَبَ الله النار المحرقة إلى برد وسلام على إبراهيم، فلم تضره \_ عليه الصلاة والسلام \_، فأبطل الله كيدهم، وحمى رسوله وخليله من المحسم، ﴿ فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴿ وَالأنبياء: ٧٠]، ﴿ فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٠]، ﴿ الصافات: ٩٨].

ونجّى الله خليله إبراهيم عليه السلام من النار، وعند ذلك قرر عليه السلام الهجرة، ﴿ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرُ إِلَىٰ رَبّي ﴾ [العنكبوت:٢٦]، ﴿ وَقَالَ إِنّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهَدِينِ ﴿ وَقَالَ إِنّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهَدِينِ ﴾ [الصافات:٩٩]، فقرر الهجرة من هذه الأرض، وهاجر إلى الشام، ووضع زوجته سارة وابنها إسحاق في الشام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: تفسير القرآن (٤٥٦٤).

ثم أمره الله أن يأتي بهاجر \_ سُرِّيَة تَسرَّى بها عليه الصلاة والسلام \_، وأنجبت له إسماعيل، فسار بهاجر وابنها إسماعيل وهو صغير، ووضعها في مكة عند مكان البيت \_ بأمر الله ﷺ ووضعها ومعها شيء من الماء، وشيء من التمر، ثم ذهب متوجها إلى الشام، فلحقته هاجر، وقالت: إلى من تتركنا في هذا الوادي؟ \_ وما في الوادي أحد \_ فلم يلتفت إليها، ثم ألحَّت: إلى من تتركنا في هذا الوادي؟ أدن الوادي؟ ثم ألحت، ثم قالت: آلله أمرك بهذا؟ قال: نعم، قالت: إذن الأيضيعنا(۱)، فمضى إبراهيم عليه الصلاة والسلام.

ولما توارى عن هاجر وابنها، وقف ودعا: فقال: ﴿ رَبِّ اَجْعَلَ هَا تَوَارَى عَن هاجر وابنها، وقف ودعا: فقال: ﴿ رَبِّ اَجْعَلَ هَادًا بَلَدًا ءَامِنًا وَالرَّزُقِ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَرَاتِ ﴾ [البقرة:١٢٦]، ثم ذهب عليه الصلاة والسلام \_ وبقيت هاجر، ومعها جراب من تمر وبعض الماء، فبقيت تأكل من هذا التمر، وتشرب من هذا الماء، وترضع هذا الطفل إسماعيل عليه السلام، فنفد ما معها من الماء، وعطش الطفل، ولم يكن معها ماء، وليس عندها أحد، ولا أنيس،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: أحاديث الأنبياء (٣٣٦٤).

فذهبت إلى أقرب جبل إليها، وهو الصفا، فوقفت فوقه تنظر؛ لعلها ترى أحداً، فلم تر أحداً، ثم نزلت وذهبت إلى المروة.

وبينها هما كذلك، إذ أقبلت قافلة من جُرْهُم ـعلى عادة العرب أنهم يرتحلون يطلبون الكلأ والشجر \_ فرأوا طيراً يجوم على موضع زمزم، قالوا: إن هذا الطائر عنده ماء، ولا نعهد في المكان ماء، فلها جاؤوا، وجدوا الماء، ووجدوا أم إسهاعيل وإسهاعيل عند الماء، فطلبوا منها أن يسكنوا عندها، وهذا هو الفرج الثاني، فقالت: لا بأس، ولكن ليس لكم من الماء شيء، قالوا: نعم، فسكنوا عندها، وحصل لها الأنس بهم. ثم كبر إسماعيل عليه السلام وتنزوج منهم وتعلم العربية.

والشاهد من هذا: أن السعي كان أصله من فعل هاجر أمِّ العرب المستعربة بني إسهاعيل في هذه الشدة حين سعت بين الصفا والمروة تطلب من الله الإنقاذ والغوث، فأغاثها الله، فالمسلم يسعى بين الصفا والمروة من أجل الإنقاذ بمغفرة الذنوب والرحمة، كها أن الله رحم أم

<sup>(</sup>١) انظر القصة بتهامها فيها أخرجه البخاري: أحاديث الأنبياء (٣٣٦٥).

إسماعيل، وإسماعيل، فأنت تطلب الرحمة من الله على بهذا السعي، فصار ذلك سُنة في بني إسماعيل، وفي دين الإسلام.

وقد صار هذا السعي عبادة لله ﷺ؛ لأن أم إسهاعيل فعلته تطلب الغوث والرحمة من الله، فاستجاب الله لها، فأنت كذلك تسعى بين الصفا والمروة تطلب من الله الرحمة، وتطلب منه الغوث، وتطلب منه المغفرة.

#### ♦ بداية السعى:

فإذا وصلتَ إلى الصفا، فإنك تصعد عليه، وتستقبل الكعبة، وترفع يديك، وتدعو على الصفا، وتقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، وتدعو رافعاً يديك، ثم تنزل وتذهب إلى المروة، فإذا كنت بين العلمين الأخضرين فإنك تسرع في السعي شديداً، فإذا وصلت إلى المروة تصعد عليها، وتفعل عليها مثلها فعلت على الصفا.

والصعود على الصفا والمروة سُنة، وليس واجباً، والواجب أن تستكمل ما بين الصفا والمروة في السعي والصعود، زيادة خير وسنة، وإلا فالواجب: هو استيعاب ما بين الصفا والمروة؛ بحيث لا تترك منه شيئاً، حتى تكمل سبعة أشواط، تبدأ من الصفا، وتنتهي بالمروة، فذهابك من الصفا إلى المروة سعية أورجوعك من المروة إلى الصفا سعية أخرى، حتى تكمل سبعة أشواط، وتكون النية إن كنت قارناً أو مفرداً نية سعي الحج مقدماً، وإن كنت متمتعاً، فتنوي هذا السعى للعمرة.

\* ويستحب لك أن تدعو في أثناء الشوط، ولا تسكت، أو تقرأ القرآن، أو تذكر الله بها تيسر من الأذكار؛ من تسبيح؛ وتهليل، وتكبير، وليس للسعي ولا للطواف دعاء معين، وإنها هذا أمر موسع، فتدعو الله بها تيسر لك، وبها تحتاج إليه من أمور دينك ودنياك، فتدعو لنفسك، ولوالديك، ولإخوانك المسلمين، وتدعو الله بنصر الإسلام والمسلمين، وتكثر من الدعاء؛ لأنك في عبادة، فالدعاء في أثناء العبادة أفضل من الدعاء خارج العبادة، فأكثر من الدعاء في أشواط السعي بين الصفا والمروة.

#### التحلل من الإحرام

ثم بعد أن تفرغ من الشوط السابع إن كنت متمتعاً، فإنك تقصِّر من رأسك، وإن كان الحلق أفضل، لكن تقصِّر .. لتؤخر الحلق إلى الحج، فتجعل التقصير في العمرة، والحلق في الحج؛ من أجل أن يبقى شعر تحلقه في الحج.

والتقصير يكون من جميع الرأس؛ من جوانبه، ومن وسطه، فلا تمترك جانباً منه؛ لأن الله على يقول: ﴿ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، والحلق يكون لجميع الرأس، والتقصير أيضاً يكون لجميع الرأس، والتقصير أيضاً يكون الجميع الرأس، ولا يكفي بعضه، كما يقول بعض العلماء؛ لأن الله أضاف التقصير إلى الرأس كما أضاف الحلق إلى الرأس، فكما أنه يعمم الحلق، فيعمم التقصير، والذي يقصر من بعض رأسه لا يقال: قصر رأسه، ولكن يقال: قصر بعض رأسه.

فلا يقولنَّ أحد: إن بعض العلماء يرى ربع الرأس، أو يسرى كذا، هذا قاله بعض العلماء، لكن المعتبر ما يقوم عليه و يؤيده الدليل، والدليل يؤيد أن التقصير يكون من جميع الرأس، فأنت تعمل بها يقوم عليه الدليل.

فإذا حلق أو قصر، تمت العمرة؛ لأن أركان العمرة ثلاثة:

١ \_ الإحرام.

٢\_الطواف.

٣\_السعى.

وأما التقصير فإنه واجب من واجبات العمرة، وواجباتها اثنان:

الأول: الإحرام بها من الميقات المعتبر لها.

**والثاني: الح**لق، أو التقصير.

فإذا فرغت من ذلك، كملت عمرتك، فتحل من إحرامك، وتلبس ثيابك، وتعود حلالاً، يحل لك كل ما حَرُم عليك بالإحرام، هذا هو المتمتع بالعمرة إلى الحج.

أما القارن والمفرد، فإنهما يبقيان على إحرامهما إن كانا قد ساقا الهدي وإن لم يسق أحد منهما الهدي، فإنه يستحب له أن يفسخ الإفراد والقران إلى تمتع لأنه أفضل.

# بدع مستحدثة في أعمال الحج والعمرة وفي مكة

وعلى المسلم ما دام أنه في هذه الأماكن المباركة \_ في مكة \_ فعليه أن ينتهز الفرصة للعبادة، ويقضي أوقات فراغه في العبادة، وأن يصلي في الحرم الصلوات الخمس؛ لأن الصلاة الواحدة في المسجد الحرام بهائة ألف صلاة فيها سواه (۱)، فهي فرصة عظيمة للمسلم في أن يعتكف في المسجد الحرام أو في غيره من مساجد مكة وأن يصلي يعتكف في المسجد الحرام أو في غيره من مساجد مكة وأن يصلي النوافل، والفروض، ويذكر الله بتلاوة القرآن، والتسبيح، والتهليل، والتكبير، وينتهز هذه الساعات وهذه الأيام في طاعة الله ﷺ زيادة في الخير، في هذه البلاد المباركة \_ مكة المكرمة.

قــــال تعـــالى: ﴿ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمُ ﴿ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرُ عَلِيمُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلا يَتَرك شَيءً شَيءً من حسناتك، بل يحفظها، ويضاعفها لك، لا يضيع عنده شيء شيئًا من حسناتك، بل يحفظها، ويضاعفها لك، لا يضيع عنده شيء اللَّهُ ﴿ إِنَّا لَلَهُ مَن أَخْسَنَ عَمَلاً ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْهُ الللللَّهُ اللللْمُلْكُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُلْكُمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولِ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللل

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (١١٩٠)، ومسلم: الحج (١٣٩٤).



لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠].

فعليك ايها اطسلم وقد من الله عليك بالقدوم إلى هذه البلدة المباركة، والمشاعر المباركة أن تنتهز فرصتك فيها في الأعمال الصالحة، وأما الذين يضيعون أوقاتهم بالكسل، والنوم، والغفلة، فإنهم يخسر ون هذه الأوقات الفاضلة، وهذه الأمكنة الفاضلة.

وأشد من ذلك: الذين يضيعون ليلهم ونهارهم ونفقاتهم، بل يضيعون حجهم وأعهاهم بالشّركيات وفي الزيارات المبتدعة إلى جبل حراء، و جبل ثور، ويضيعون أوقاتهم بالبدع، فهذه بدع فيها إثم ولا تشرع زيارة غار حراء أولا جبل النور، ولا غار ثور، فها شرع زيارتها الرسولُ على بعد البعثة، وما ذهب إلى غار حراء أبداً، وقد كان يتعبد فيه قبل البعثة، ويبتعد عن المشركين وعن أذاهم، ويعبد ربه فيه، واختفى في غار ثور عن ملاحقة المشركين له، فلها بعثه الله نبياً، لم يذهب إلى غار حراء أو غار ثور، ولا أحدٌ من الصحابة ذهب إلى غار حراء أو غار ثور، ولا أحدٌ من الصحابة ذهب إلى غار دراء أو غار ثور، ولم يذهب إلى ما يسمونه دار المولد النبوي، وهي دار تقع شرقي المسجد الحرام، ولمّا خاف الحرّافيون من هدمها، حعلوها مكتبة؛ من باب التغرير بالناس، وصار بعض الجهال

وإنها هذا شيء أُحدث لما فشا الجهل والخرافات في الناس، أحدثوه، ويروّج له دعاة السوء، ويروج له أيضاً الذين يبتزون أموال الناس، أصحابُ السيارات، والمزورون، يزوِّرونهم كي يأخذوا منهم نقودهم، وهذا حرام وتغرير بالمسلمين، ولا أصل لهذا العمل، فلا يؤجرون عليه، بل يأثمون.

فها ذهب الرسول الله إلى غار ثور، وإنها اختبأ فيه لما خرج للهجرة؛ من أجل أن ينقطع عنه طلب المشركين، فقد اختبأ فيه واختفى \_ عليه الصلاة والسلام \_ للحاجة، وما ذهب إليه متعبداً، وإنها ذهب إليه للحاجة؛ ليختفي فيه عن المشركين، ولا أثر أنه كان يزوره، أو أن الصحابة كانوا يزورونه، وليس زيارته من العبادة، وإنها هذا من البدعة، ومن تضييع الوقت، واكتساب الآثام.

<sup>(</sup>١) انظر (مسلم): الجنائز (٩٧٦).

\(\frac{1.\frac{1}{2}}{2}\)

فيجب على طلبة العلم أن ينبهوا الناس والحجاج على مثل هذه الأمور، وألَّا يغتروا بالجهال، أو المضلِّلين الذين يقولون لهم: المكان الفلاني يزار، والقبور إنها تزار للسلام على الأموات المسلمين، والدعاء لهم والاعتبار، أما أنها تزار لطلب الشفاعة، أو لطلب البركة، فهذا حرام، ولا يجوز، فإن كان يطلب هذه الأشياء من الأموات، فهذا شرك أكبر، وإن كان يطلبها من الله عند القبور، فهذا بدعة ووسيلة من وسائل الشرك.

فالقبور تزار كما أمر النبي ﷺ لأمرين:

الأول: للعبرة كما قال: «فإنها تذكر بالآخرة»(١).

والشاني: الدعاء للأموات؛ لأن الأموات بحاجة إلى الدعاء، فتدعو لإخوانك بالمغفرة، والرحمة؛ وتنفع نفسك بالاعتبار والاتعاظ، وتنفع إخوانك بالدعاء لهم، أما أن تطلب النفع من الأموات، والمدد منهم، فهذا شرك بالله على.

والمسلم إنها جاء يريد الأجر، ويريد الثواب، وما جاء يريد الإثم، فكيف يرتكب هذه الأمور، والحاج والمعتمر يطلب الثواب

<sup>(</sup>١) انظر (مسلم): الجنائز (٩٧٦).

والأجر؟! ولكن الناس يغلب عليهم الجهل بهذه الأمور، فينبغي أن توضَّح، وأن تبيَّن لهم؛ حتى يسلموا منها.

وليس في مكة أمكنة تزار غير مقابر المسلمين؛ للدعاء لهم، والاعتبار والاتعاظ، ولكن فيها المسجد الحرام، وفيها منى، ومزدلفة، وعرفة، تؤدى فيها المناسك، ونذهب إلى عرفة يوم الوقوف فقط، وإلى مزدلفة ليلة المبيت بمزدلفة، فقط، وإلى منى أيام التشريق فقط، وهذه أماكن للعبادة ومشاعر، لكن كل مشعر له عبادة خاصة، وله وقت خاص.

أما الذين يذهبون إلى عرفة في غير يوم عرفة، ويقولون: هذا فيه أجر، ويقفون على الجبل، يصعدون عليه، فهذا من الجهل، ومن الخرافات، فعرفة يشرع الوقوف فيها للحاج يوم التاسع من ذي الحجة فقط، والوقوف بعرفة هو الركن الأعظم من أركان الحج، أما أن يُزار الجبل ويُتبرَّك به على مدار السنة، فهذا من خرافات الجهال. والوقوف بعرفة لا يختص بالجبل وما حوله، بل «عرفة كلها موقف» كما قال النبي النبي المناه المناه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢١٨)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٧).

وكذلك الأمر نفسه في الذين يذهبون للجُعْرانة للبركة، والتمسُّح بتربتها، فهذا مممّا لا أصل له، فالجعرانة إنما هي على طرف الحرم، والرسول منها بالعمرة لما أراد الدخول إلى مكة؛ لأنها على طريقه عليه الصلاة والسلام، وهي آخر الحل وبداية الحرم، ولم يقصدها من أجل أنها أفضل من غيرها، فلا يشرع الذهاب إليها ولا زيارتها إلا لمن يريد الإحرام بالعمرة، فيحرم منها ويرجع، وهذا هو المشروع، أما أن الجعرانة لها فضل فلا، وكذلك التنعيم، فيزورونه لا للإحرام، ولكن للتبرك، والصلاة في مسجد التنعيم، فكل هذا ليس له أصل.

والرسول ﷺ إنها بعث عائشة للتنعيم لما أرادت العمرة (١٠)؛ لأن التنعيم هو أقرب الحل، وما أرسلها للتنعيم لأن التنعيم له خصوصية على غيره، وإنها لأنه أقرب إلى مكة من أطراف الحل والرسول ﷺ يطلب التسهيل.

(١) أخرجه مسلم: الحج (١٢١١)، والترمذي: الحج (٩٣٤)، والنسائي: مناسك الحج (٢٧٦٣).

فالذي يذهب إلى التنعيم إنها يذهب لأجل الإحرام بالعمرة لأنه أدنى الحل، أما الذي يذهب إلى التنعيم لأجل الأجر، ولأجل التبرك، ولأجل الصلاة هناك، فهذا بما لا يجوز، أيترك المسلم الصلاة في المسجد الحرام، ويذهب ليصلي في التنعيم! فها هذا الانتكاس؟! بل سمعنا أن بعضهم يمر بالميقات ولا يحرم، ويقول: أُحرم من التنعيم؛ لأنه أفضل! فهذا من الجهل المركب والعياذ بالله، فكلُّ مَن يترك الإحرام من الميقات ويقول: أحرم من التنعيم؛ فإنه يكون قد ارتكب عظوراً من محظورات الإحرام، وهو تجاوز الميقات بدون إحرام، و فعَلَ بدعة، وهذا كله من الجهل.

ولا يسوغ لطلبة العلم أن يسكتوا، بل يجب أن يبينوا للناس، ولا نقول: شنعوا على الناس، وأغلظوا عليهم، لا، بل نقول: بينوا لهم بالحكمة والموعظة الحسنة؛ والجدال بالتي هي أحسن لأنهم جهال لا يدرون، فبينوا لهم هذا الأمر بالحكمة والموعظة الحسنة، والرفق واللين، تحصلوا على الأجر، ويهدي الله من يشاء من هؤلاء، لعلهم يتوبون، ويكون لكم الأجر، قال ﷺ: "من دعا إلى هدى، فله من الأجر مثل أجور من تَبعَه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً"،)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: العلم (۲۲۷۶)، والترمذي: العلم (۲۲۷۶)، وأبو داود: (۲۰۹3)، وأحمد (۲/ ۳۹۷)، والدارمي: المقدمة (۵۱۳).

وقال \_ عليه الصلاة والسلام \_ لعليٍّ: «فوَالله لأَنْ يهديَ الله بك رجلاً واحداً خيرٌ لك من مُمْر النَّعَم»(١).

فبينوا للناس، وبينوا للحُجَّاج هذه الأمور، فربها يكون معهم كتابات مكتوب فيها زيارة هذه المزارات، بينوا لهم، وقولوا لهم: هذا لا أصل له، وهذه الكتابات لا أصل لها، والذين كتبوها ليسوا علماء ولكنهم جهّال يريدون التضليل، فبينوا لهم فعل الرسول وفعل أصحابه، وأن القدوة في فعل الرسول وفعل أصحابه، لا فعل غيرهم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجهاد والسير (٢٩٤٢)، ومسلم: فضائل الصحابة (٢٤٠٦)، وأبو داود: العلم (٣٦٦٦)، وأحمد: (٥/ ٣٣٣).

# **الفصل الرابع** شرح مناسك الحج



# أعمال يوم التروية

پوم التروية: هو اليوم الثامن من شهر ذي الحجة.

فإذا كان اليوم الثامن من شهر ذي الحجة؛ فإن من تحلل من الحجاج من العمرة، وكذلك من كان مقياً في مكة وأراد الحج؛ فإن الجميع يُحرمون في صبيحة اليوم الثامن ضُحّى فهذا هو السنة، وليس بواجب؛ لأن النبي أمر أصحابه الذين تحللوا من العمرة أن يُحرموا في صبيحة اليوم الثامن بالحج، وليس هذا بلازم، فلو أخّر الإحرام إلى بعد الظهر، أو بعد العصر، أو لم يحرم إلا يوم عرفة يوم التاسع، فلا بأس في ذلك لكن تفوته الفضيلة، وإنها هذا بيان اللفضل والمستحب، فيحرم هؤلاء من محل استقرارهم إلا من كان باقياً على إحرامه من الميقات؛ كالقارن والمفرد، فكل من يريد الحج فإنه يحرم من منزله الذي هو نازل فيه؛ كها أن الصحابة مع الرسول فإنه يحرم من منزله الذي هو نازل فيه؛ كها أن الصحابة مع الرسول

ولا حاجة إلى أن يذهب ليحرم من المسجد الحرام، أو من تحت الميزاب؛ كما يذكر في بعض الكتب، فهذا ممّا لا أصل له، وهذا فيه حرج على الحجاج؛ فيحرمون من منازلهم إن كانوا في خيام، أو في

بيوت، أو في شقق.

ويتوجه الجميع إلى منّى في صبيحة اليوم الثامن وينزلون في منّى، ويصلون بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر خمسة أوقات، يقصرون الرباعية؛ الظهر ركعتين، والعصر ركعتين، والعصر والعشاء ركعتين، كل صلاة في وقتها بلا جمع.

جميع الحجاج يَقْصرون؛ سواء كانوا من أهل مكة أو من غيرهم، ويصلون كل صلاة في وقتها؛ قصراً بلا جمع؛ كما فعل النبي را وأصحابه (۱)؛ ويبيتون ليلة التاسع في منى؛ فالسنة أن يبقوا فيها يـوم الثامن، ويبيتوا ليلة التاسع، وليس هذا بواجب.

ومن جاء محرماً من بلده في اليوم التاسع، أو من مكة، أو من محة، أو من جدَّة، أو من أي مكان؛ وذهب إلى عرفة، ولم يمر بمنَى؛ فلا حرج عليه وإنها فاتَتْه سنة فقط، ويشتغلون بالتلبية؛ لأنهم محرمون، فيلبون من حين الإحرام، ويستمرون على التلبية في فترات؛ فيلبي المحرم بين فترة وأخرى، ولا يغفل عن التلبية: «لبيك اللَّهم لبيك، لبيك لا

<sup>(</sup>١) انظر «البخاري»: الحج (١٦٥٥)، ومسلم: صلاة المسافرين وقصرها (٦٧٤).

شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك»، في الليل وفي النهار، وفي الطرقات، وفي أي مكان، ويكثر من التلبية.

\* \* \*

## الوقوف بعرفة

فإذا أصبحوا صبيحة اليوم التاسع (يوم عرفة)، فإنهم يتوجهون إلى عرفة؛ سواء الذين باتوا في منّى، والذين لم يبيتوا فيها، وعرفة هي المكان المعروف بعدما تتجاوز المزدلفة، وتتجاوز نَمِرةً، وبعدما تتجاوز وادي عُرنة؛ فإنك تدخل بعرفة، وعرفة ليست من الحرم، بل هي مشعر من مشاعر الحج وليست حرماً، وحدودها مبينة ولله الحمد بالعلامات واللوحات من جميع الجهات، وهي فضاء واسع، لا يتضايق فيها الحجاج؛ لسعتها.

فالمهم أن الحاج يتأكد من كونه في عرفة، وينزل في أي مكان منها؛ لقوله ﷺ: «وقفت هاهنا \_ يعني: عند الجبل \_ وعرفة كلها موقف، وارفعوا عن بطن عُرَنةً "(٢).

<sup>(</sup>١) انظر «البخاري»: الحج (١٦٥٨)، و امسلم ا: الصيام (١١٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك: الحج (٨٨٤).

وعُرنة: الوادي الذي بعد نمرة، فبين نمرة وبين عرفة واد يسمى: وادي عرنة، وهو ليس من نمرة، ولا من عرفة، بل هو فاصل بينها، وهذا لا ينزل فيه أحد، وإنها الحجاج يدخلون في عرفة، ويتأكدون من منزلهم؛ هل هو داخل العلامات، أو خارجها، وهي مبينة وموضحة، وليس فيها غموض.

فينزل الحجاج في عرفة من الضحى، ويعرفون أماكنهم ويستريحون مع التلبية وذكر الله على، والتهيؤ للوقوف، فإذا زالت الشمس، ودخل وقت الظهر، فإنهم يصلون الظهر والعصر جعاً وقصراً؛ يؤذن المؤذن، ثم يقيم لصلاة الظهر، ويصلون العصر ركعتين كل جماعة يؤذن لهم مؤذن منهم ويقيم ب ويصلون العصر ركعتين؛ فيجمعون العصر مع الظهر جمع تقديم بأذان واحد، و إقامتين (۱)، لأجل أن يتفرغوا للدعاء والوقوف.

#### الوقوف بعرفة:

ثم يبدأ الوقوف من زوال الشمس (دخول وقت الظهر)، ويستمر

<sup>(</sup>١) انظر ما أخرجه أبو داود: المناسك (١٩٠٦).

إلى طلوع الفجر ليلة العاشر، وكله وقت للوقوف، فالأمر موسع ولله الحمد، والوقوف معناه أن الإنسان ينوي بقلبه الوقوف بعرفة؛ لأن الوقوف عمل، والنبي على يقول: «إنها الأعمال بالنيات، وإنها لكل امرئ ما نوى»(۱).

فينوي الوقوف بقلبه، ويدعو الله الله على متوجهاً إلى القبلة؛ سواء كان واقفاً على قدميه، أو راكباً، أو مضطجعاً، أو جالساً، وهذا معنى الوقوف، فلينو الوقوف، ويدع الله، وليكن في حال الدعاء متوجهاً إلى القبلة، لا يتوجه إلى الجبل كها يظن العوام أن على الواقف أن يتوجه للجبل، أو يذهب إلى الجبل، ويصعد عليه، فهذا جهل لا أصل له، وفيه تعب، لا سيها على المرضى وكبار السن والصغار والنساء، وفيه خطر التعرص لحرارة الشمس في الصيف.

فالذهاب إلى الجبل، أو النظر إليه، أو الصعود عليه؛ كل هذا لا أصل له، وهو بدعة، وأشد من ذلك الذين يتبركون بالجبل، أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: بدء الوحي (۱)، ومسلم: الإمارة (۱۹۰۷)، والترمذي: فضائل الجهاد (۱۹۲۷)، والنسائي: الطهارة (۷۷)، وأبو داود: الطلاق (۲۲۰۱)، وابن

ماجه: الزهد(٤٢٢٧)، وأحمد: (١/ ٤٣).

يأخذون من ترابه أو من الحصى، أو يعقدون الخرق في الشجر النابت فيه؛ تبركاً بالجبل، حتى إن بعضهم لا يصلي إلا وهو مستقبله.

كل هذا من البدع المنكرة التي لا تجوز، بل يصل إلى الشرك إذا اعتقد أن الجبل ينفع أو يضر، أو طلب منه الحوائج؛ هذا شرك أكبر؛ لأن الجبل ليس له مزية في أنه يُرقى عليه، أو أنه يُتوجه إليه، أو أنه يُتبرك به، أو أنه يُنظر إليه، ولا يختص بالوقوف عنده؛ بل الحاج يكفي أن يكون داخل عرفة، ولو عند حدود عرفة من داخلها، لا من خارجها، فإذا كان في عرفة؛ ولو في أقصاها، أو على طرفها؛ فقد أدّى الوقوف، ولله الحمد.

ولا مانع أن يأكل الواقف بعرفة ويشرب وينبسط إلى إخوانه، ولكن لا يكثر من الضحك والغفلة، بل يشغل وقته بالدعاء، والتضرع، والاستغفار؛ لقوله : «خير الدعاء دعاء عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: الدعوات (٣٥٨٥).

فيكثر من الذكر؛ ويكثر من قول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، مع التلبية والدعاء.

وإذا اختار كتاباً فيه أدعية صحيحة، وقرأ منه؛ فلا بأس، فإذا كان هناك كتاب، أو مختصر موثوق به، فيه أدعية صحيحة يدعو بها؛ فلا بأس بذلك، شريطة ألا يكون الدعاء جماعيّاً، أو أن يقرأ شخص والبقية يتابعونه، بل كل واحد يدعو منفرداً، ويحرص على الأدعية الموافقة للكتاب والسنة، ويدعو الله في حوائجه في الدنيا والآخرة، يدعو لدنياه، ويدعو لآخرته، ويدعو لنفسه، ويدعو لوالديه ويدعو لإخوانه المسلمين.

وفي وقتنا هذا يتأكد الدعاء للمسلمين المضطهدين الذين تسلط عليهم الكفار؛ فيدعو الله لهم بالنصر، وبالفرج، ويدعو الله بأن يخذل العدو، وأن يرد كيده في نحره، فيخص إخوانه المضطهدين والمظلومين والمعتدى عليهم، ويدعو لهم بالنصر والفرج، ويدعو على عدوهم الظالم، والله قريب مجيب، ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُرٌ ﴾ [غافر: ٦٠].

فالله أمرنا بالدعاء، ووعدنا بالإجابة، وهو لا يخلف وعده

جلَّ وعلا لا سيها للمظلوم، والمضطر، والمحتاج؛ فإنه أحرى أن يستجيب الله له؛ خصوصاً في هذا اليوم العظيم؛ قال ﷺ: «خير الدعاء دعاء عرفة» (١) ، فهو حري بالإجابة؛ فيجتهد المسلم في الدعاء، ويدعو بنصر الإسلام والمسلمين، ويدعو بكل خير له ولغيره من إخوانه المسلمين؛ فإن دعوات المسلمين في هذا الموقف على كثرتهم حَريَّةٌ بالإجابة من الله ﷺ.

فعلينا أن نتذكر هذه الأمور، وأن ندعو لإخواننا في أي مكان من الأرض، لا سيما من وقع عليهم الظلم والاعتداء والطغيان من الكفار؛ فإنهم بحاجة إلى الدعاء أكثر من غيرهم. والمسلمون: (كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى).

فالمسلمون كالجسد الواحد؛ كما قبال النبي ﷺ: «المسلمون كالجسد الواحد؛ إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى»(۲)، وقال \_ عليه الصلاة والسلام \_: «المؤمن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: الدعوات (٣٥٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الأدب (٢٠١١)، ومسلم: البر والصلة والآداب (٢٥٨٦)، وأحمد: (٤/ ٢٧٠).

للمؤمن كالبنيان؛ يشد بعضه بعضاً»(١) ، وقال عليه الصلاة والسلام ... «الله في عون العبد؛ مادام العبد في عون أخيه»(٢).

فعلينا أن نتذكر إخواننا وحالتهم، وما هم فيه من الضيق والظلم والطغيان من عدوهم؛ فندعو ونكثر الدعاء لهم؛ فإن لدعوة المسلمين عند الله مكان، ولا سيها في هذا اليوم، وفي هذا المكان، خاصة من المسلم المُحرم المتوجه إلى الله على فحري أن يستجيب الله هذا الدعاء، وأن يعجل بالفرج لإخواننا المسلمين.

وهذا اليوم يوم عظيم؛ قال ﷺ: «الحج عرفة»(٣)؛ يعني: إن أعظم أركان الحج الوقوف بعرفة؛ ولذلك فإنَّ من فاته الوقوف

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الصلاة (٤٨١)، والترمذي: البر والصلة (١٩٢٨)، والنسائي: الزكاة (٢٥٦٠)، وأحمد: (٤/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (٢٦٩٩)، والترمذي: القراءات (٢٩٤٥)، وأبيو داود: الأدب (٢٩٤٦)، وابين ماجيه: المقدمية (٢٢٥)، وأحمد: (٢/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي: الحج (٨٨٩)، والنسائي: مناسك الحج (٢٠٤٤)، وأبو داود: المناسك (١٩٤٩)، وأبو داود: المناسك (١٩٤٩)، وأحمد: (٤/ ٣٣٥)، والدارمي: المناسك (١٨٨٧).

بعرفة فقد فاته الحج هذه السنة؛ لأنه هو الركن الأعظم.

فالمسلم يفرح بأن يسر الله له الوقوف في هذا اليوم المبارك، في هذا المكان المبارك مع إخوانه المسلمين، يفرح بهذه النعمة، ويشكر الله عليها، وينتهز هذه الفرصة؛ فيكثر من العبادة والطاعة والذكر وتلاوة القرآن والتلبية والتكبير والتهليل والدعاء والتضرع إلى الله

ووقت الدعاء من صلاة الظهر إلى أن ينصرف من عرفة؛ فهذا كله وقت للدعاء، وعليه ألّا يغفل وينشغل بالضحك أو المزاح، ولا مانع من أن ينبسط مع إخوانه ومع زملائه دون المبالغة في ذلك، ولكن يجعل معظم وقته للعبادة والذكر والدعاء والاستغفار والتوبة إلى الله على، والتلبية والتكبير، وكل ذكر له على.

فإذا غربت الشمس؛ فإن من وقف في النهار؛ ينصرف؛ اقتداءً بالنبي ﷺ؛ فإنه وقف من بعد صلاة الظهر إلى أن غربت الشمس، ثم انصرفﷺ.

 عرفة نزولاً يليق بجلاله؛ كما صح بذلك الحديث، إلى سماء الدنيا، ويقول لملائكته الكرام: «انظروا إلى عبادي؛ أتوني شعثاً غبراً من كل فج عميق؛ أشهدكم أني قد غفرت لهم، انصرفوا مغفوراً لكم»(١).

فهذه فرصة عظيمة للمسلم يحضرها مع إخوانه المسلمين عشية عرفة، وقت الانصراف من عرفة، وهذا هو اليوم الذي أنزل الله فيه على نبيه محمد الله قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَى نبيه محمد الله قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

يا لها من نعم عظيمة، وخيرات كثيرة لهذه الأمة؛ إذن فالدين كامل ولله الحمد، فلا محل للبدع والمُحْدَثات التي يفعلها بعض الناس، لا محل للبدع في دين الله، لأنه دين كامل، لا يقبل الزيادة، فمن جاء بعبادة ليس لها دليل من كتاب الله، أو من سنة رسوله ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة: المناسك (٢٨٤٠).

فإنها بدعة مردودة، لأن الله يقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣].

والنبي ﷺ يقول: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا؛ فهو رَدَّه"، ويقول ﷺ: "أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة؛ وإن تَأَمَّر عليكم عبد حبشي؛ فإنه من يعش منكم فيسرى اختلافاً كثيراً؛ فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي؛ تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومُحْدَثات الأمور؛ فإن كل مُحْدَثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وفي رواية: "وكل ضلالة في النار".

فعلينا أن نحذر من البدع، والبدع: كل ما يتقرَّب به إلى الله وليس له دليل من الكتاب والسنة؛ فإنه بدعة؛ فقل لمن عمل عملاً

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الصلح (۲٦٩٧)، ومسلم: الأقضية (۱۷۱۸)، وأبو داود: السنة (۲۰۲۶)، وابن ماجه: المقدمة (۱٤)، وأحمد: (٦/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: العلم (٢٦٧٦)، وابن ماجه: المقدمة (٤٤)، وأحمد: (٤/ ١٢٦)، والدارمي: المقدمة (٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجها النسائي: صلاة العيدين (١٥٧٨).

أو قال قولاً: هات دليلاً، فإن أتى بدليل؛ فهذا الذي ذكره سنة، وإن لم يأت بدليل؛ فقل: هذا بدعة، ولا نقبلها، والحق واضح ولله الحمد، والدين كامل، لا حاجة إلى الإضافات، ولا إلى الزيادات، والذي يحب الخير يعمل بالسنة، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللّهُ فَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱللّهُ عَمْونَ يَحْبِبْكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عَمْونَ يَعْفِرُ لَكُمْ وَنُوبَكُمْ أَللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عَمْونَ يَعْفِرُ لَكُمْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عَمْونَ يَعْفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عَمْونَ يَعْفُورُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللّهُ عَلَيْ وَلِيهُ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَلَا إِلَى اللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَلَوْ يَعْفُورُ لَكُمْ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَلِهُ عَلَيْ وَلِيلًا لَهُ عَلَيْ وَلَا إِلَيْهُ اللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَلَا إِلَى اللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَلَا إِلَى اللّهُ عَلَيْ وَلَا إِلَى اللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَنَعْمُ وَلَا إِلَى اللّهُ وَيَعْفُولُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَلَوْ يَعْمُ لَكُونُ وَلَوْلَكُمْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا إِلَا لَا عَلَيْ اللّهُ وَلَا إِلَا لَهُ عَلَى اللّهُ وَلّا إِلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَلَا لَكُونُ وَلَا اللّهُ وَلِي عَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَا لَكُونُ اللّهُ وَلَا لَا لِللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ إِلَا لِللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا عَلَالِهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَلْهُ وَلَّهُ وَلَا لَ

فالذي يريد النجاة، ويريد الخير، ويريد الجنة؛ يتبع الرسول ﷺ، والذي يريد الهلاك؛ يعمل بالبدع و المحدثات، ففي الحديث كما سلف قبل قليل: «كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار».

فعلينا أن نحذر البدع، ولا سيها الشركيات والتعلق بالأموات والأضرحة والقبور والأولياء والصالحين، يا أخي! لماذا لا تتعلق بالله؟ لماذا تلتفت إلى مخلوق؟ بل إلى مخلوق ميت؟!

لماذا تُعرض عن الله الحي الذي لا يموت، الغني الحميد، وتذهب إلى ميت قد انقطع عمله، وارتهن في قبره، وتتعلق به من دون الله؟ فهذا من الانتكاس، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

يقول الله \_ جل وعلا \_ : ﴿ اَدْعُونِ ٱسْتَجِبْ لَكُرْ ﴾ [غافر: ٦]، فالله \_ جل وعلا \_ لم يَقُل: ادعوا غيري، أو توسلوا إليَّ بفلان، أو علان، بل قال: ﴿ اَدْعُونِ آ ﴾ مباشرة، ادعُ ربك مباشرة، ارفع يديك علان، بل قال: ﴿ اَدْعُونِ آ ﴾ مباشرة، ادعُ ربك مباشرة، ارفع يديك إليه، وادعُ مباشرة في عرفة، وفي غيرها، والله ﷺ قريب مجيب، يسمع ويرى، ولا يخفى عليه شيء، فلهاذا تلتفت إلى غير الله، وهو سبحانه يقول: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا يَقُول: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا يَعْوَلَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

 المنكم عنه فأنته وأ واتقوا الله أين الله شديد العقاب الحشر: ٧]. وقال : «كلُّكم يدخل الجنة إلا من أبي، قالوا: يا رسول الله! ومن يأبي؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي، أن فإذا كنت تريد الجنة، وتريد النجاة والقبول من الله، فعليك باتباع الرسول ، ودع عنك العادات والبدع والتقليد الأعمى، دع عنك هذا كله إذا كنت تريد النجاة، أما إذا كنت تريد العناد والتقليد الأعمى، فلك ما اخترت لنفسك، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

والحاصل: أن يوم عرفة يوم عظيم، وما رُئي الشيطان أصغرَ ولا أحقرَ ولا أدحرَ منه في يوم كيوم عرفة؛ لِمَا يرى من تنزُّل الرحمة، وتجاوز الله عن ذنوب عباده (٢)، فإنه يصيبه \_ والعياذ بالله \_ الهمُّ والصَّغار والذلة والحقارة؛ لأنهم خرجوا من قبضته إلى ربهم ﷺ، وتخلصوا من شرَّه في هذا الموقف العظيم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الاعتصام بالكتاب والسنة (٧٢٨٠)، ومسلم: الإمارة (١٨٣٥)، وابن ماجه: المقدمة (٣)، وأحمد: (٢/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في «الموطأ»: باب جامع الحج (١/ ٢٢٢).

#### ♦ الدفع من عرفة:

فإذا غربت الشمس، فإن من وقف في النهار، ينصرف إلى مزدلفة، وأما من لم يأت إلا بعد غروب الشمس، فإنه يقف ما تيسر له، ويدعو، ثم ينصرف متى شاء، فالانصراف لمن أتى بعد الغروب مطلق، ولو مر مروراً وهو محرم بالحج ولم يجلس، أو جلس فيها ساعة أو ساعتين كفى لأنه ليس له حد.

أما من وقف في النهار، فإنه يجب عليه الاستمرار في عرفة إلى أن تغرب الشمس كما فعل النبي ﷺ (١) ، فالوقوف بعرفة ركن من أركان الحج والاستمرار إلى الغروب واجب من واجبات الحج يلزم بتركه دم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: المناسك (١٦٦٣).

# نفرة الحجيج من عرفة إلى مزدلفة

ثم ينصرف الحجاج إلى مزدلفة مع الرفق والسكينة التي أمر بها النبي را النبي الله والرحمة للضعفاء والمساكين، وإسعاف المحتاج بها يحتاج إليه من طعام أو شراب أو حمل أو ركوب، ومراعاة إخوانه المسلمين والرفق بهم، وعدم التعنيف عليهم في الطريق، وعدم مضايقتهم؛ لأنهم إخوانك، فارفَق بهم.

والنبي ﷺ لما انصرف من عرفة إلى مزدلفة كان يقول: «السكينة السكينة» (١)، وكان ﷺ إذا حصلت الزحمة، أخذ بزمام ناقته، وجرّ رأسها إليه، حتى إن رأسها يكاد يلامس رحله \_ عليها الصلاة والسلام \_ ؛ لئلا يضايق الناس، مع أنه رسول الله ﷺ، ولو أراد من الناس لخلّوا له الطريق لكنه رسول الله رحمة للعالمين وقدوة.

وكان ﷺ يمشي مع الناس، ومع الضعفاء، ومع المساكين، وكان يرفق بهم، ويمسك زمام ناقته لئلا تضايق أحداً،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: الحج (۱۲۱۸)، وأبو داود: المناسك (۱۹۰۵)، وابن ماجه: المناسك (۳۰۷۶).

ويقول: «السكينة السكينة» (١)، فإذا وجد فجوة، يعني متسعاً، أسرع بناقته ﷺ، ترك لها الزمام حتى تسرع كما في الحديث: «إذا وجد فجوة، نَصَّ» (٢)؛ يعني: أسرع.

هذا هدي الرسول إلى في الانصراف من عرفة؛ لأنك في مشيك من عرفة إلى مزدلفة تكون في عبادة، وخطواتك تكتب، وأنت تمشي- في عبادة مطيعاً لربك الله مثل الذي يمشي- إلى المسجد، فهو في عبادة، فتكتب له خطواته وهو يمشي، في كل خطوة تُرفع له درجة، وتُحطُّ عنه سيئة (٢)، فكذلك الذي يمشي من عرفة إلى مزدلفة هو في عبادة، فلا يسيء الأدب مع إخوانه.

### ♦ الصلاة بمزدلفة:

الحاج في مسيره إلى مزدلفة يكثر من التلبية والذكر، ولا يصلي في الطريق، بل يؤخر المغرب إلى العشاء فيجمعهما جمع تأخير، فلا

<sup>(</sup>١) التخريج السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الحبح (١٦٦٦)، وأبو داود: المناسك (١٩٢٣).

<sup>(</sup>٣) انظر ما أخرجه البخاري: الصلاة (٤٧٧)، وأبو داود: الصلاة (٥٥٩)، وأحمد (٢/ ٥٢).

يصلي حين الانصراف، وإن غربت الشمس ودخل الوقت؛ لأن النبي لله لم يصل المغرب، بل أخَّر المغرب حتى وصل إلى مزدلفة، فلم وصل إلى مزدلفة، أمر المؤذن فأذن، ثم أمره فأقام، فصلى المغرب، ولما حط الناس رحالهم أمره فأقام، فصلى العشاء ركعتين، ثم استقر في مزدلفة وبات بها الله (۱).

وهكذا إذا وصل الحجاج إلى مزدلفة، ومزدلفة: هي المشعر الحرام، قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَاۤ أَفَضۡتُم مِّرِتْ عَرَفَىت ِفَآذْكُرُواْ اللّه عِندَ الحرام، قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَاۤ أَفَضۡتُم مِّرِتْ عَرَفَىت ِفَآدُكُرُواْ اللّه عِندا المشعر الحرام، وقيل: المشعر الحرام هو الجبل الصغير الذي فيها، وتسمى مزدلفة؛ لأن الناس يزدلفون إليها من عرفة، ليتقرَّبوا إلى الله فيها وتسمى جمعاً، لأن الناس يجتمعون فيها، وتسمى المشعر الحرام، وهذا هو السمها في القرآن كها قال تعالى: ﴿ فَاَذْكُرُواْ اللّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ اللّه فيها يكون بالصلاة حينها يصل الحجّاج إليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: المناسك (١٩٣٣)، وابن ماجه: المناسك (٣٠٢١).

ومن ذكر الله فيها أيضاً المبيت، وهو ذكر لله على، فبيتوتتك ونومك فيها عبادة، ثم إذا طلع الفجر تصلي فيها، وصلاتك عبادة وذكر لله على، ثم إذا صليت، تقف وتدعو، فهذا ذكر لله على، فأنت ما زلت في ذكر لله على، عملاً بقوله تعالى: ﴿ فَٱذْكُرُواْ ٱللهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة:١٩٨]، تذكره بصلاة المغرب والعشاء، وتذكره بالمبيت فيها، وتذكره بصلاة الفجر، وتذكره بالدعاء بعد صلاة الفجر، فكل هذا ذكر لله على.

فإذا طلع الفجر، فليبادروا بالصلاة في أول وقتها؛ لأن النبي ﷺ بادر بصلاة الفجر أول ما طلع الفجر، حتى إن بعضهم يقول: إنه صلى قبل الوقت، ولكن بادر على قبل الوقت، ولكن بادر بالفجر ولم يؤخرها ويُسفر بها، وإنها بادر بها \_ عليه الصلاة والسلام \_ لأجل أن يتفرغ للدعاء بعدها.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر ما أخرجه البخاري: الحج (١٦٨٣)، وأحمد (١/ ٤٤٩).

## الانصراف إلى منًى قبل طلوع الشمس

يصلي المسلمون صلاة الفجر في مزدلفة في أول وقتها، ثم يقفون ويدعون متوجهين إلى القبلة، يدعون فيها إلى قبيل طلوع الشمس، ثم ينصرفون منها إلى منّى قبل أن تطلع الشمس، ولا يجلسون إلى أن تطلع الشمس، بل ينصرفون قبل ذلك؛ مخالفة للمشركين؛ لأن المشركين كانوا لا ينصرفون من مزدلفة حتى تطلع الشمس، فخالفهم رسول الله منه المنافع منها قبيل طلوع الشمس.

#### ♦ الرخصة للضعفاء:

ورَخَّص ﷺ في هذه الليلة للضعفاء من النساء والصغار والمرضى أن ينصر فوا من مزدلفة إلى منّى بعد منتصف الليل؛ لأن هذا أرفقُ بهم، وكذلك ينصرف معهم من يحتاجون إليه من الأقوياء لخدمتهم وتدبير أمورهم، ويكون حكمه حكمهم (۱)، ويرمون الجمرة إذا وصلوا إلى منّى، ولو آخر الليل، أو بعد طلوع الفجر، فإذا وصلوا إلى منّى، فإنهم يرمون الجمرة، والذي معهم حكمه حكمهم.

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: الحج (١٦٧٦) و(١٦٧٨)، ومسلم: الحيج (١٢٩٤) و(١٢٩٥).

أما الإنسان القوي الذي ليس معه ضعفاء ولا نساء ولا أطفال، فالأفضل والأكمل، وقيل: والواجب عليه أن يبقى إلى أن يُسفر، ويصلي الفجر، ثم ينصرف قبيل طلوع الشمس(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: الحج (١٦٨٣)، ومسلم: الحج (١٢٨٩).

## رمي الجمرة الكبرى

إذا انصرف الحجاج من مزدلفة إلى منى، سواء أصحاب الأعذار المرخّص لهم بعد منتصف الليل، أو الذين انصر فوا بعد صلاة الفجر وقبيل طلوع الشمس، فأول شيء يبدؤون به حينها يصلون إلى منى رمي جمرة العقبة؛ لأن رمي الجمرة هو تحية منّى، فيبدؤون برمي الجمرة، ثم بعد طلوع الشمس وارتفاعها، من كان معه هدي، ينحر هديه، ثم يحلق رأسه ثم يتحلل من إحرامه.

ويبقى عليه طواف الإفاضة والسعي، فيتحلل من إحرامه التحلل الأول، الذي يبيح له محظورات الإحرام ما عدا زوجته، فإذا طاف وسعى، حلت له زوجته، وحل له كل شيء حرم عليه بالإحرام، وهذا هو التحلل الثاني، فعندنا يوم العيد أربعة أشياء:

أولاً: رمي جمرة العقبة.

ثانياً: نحر الهدي.

**ثالثاً:** الحلق أو التقصير.

رابعاً: الطواف والسعي.

ويؤجل الطواف والسعي إلى أن يجد فرصة، ولو من الغد، ولو بعد غد، فلا بأس لكن كونه يفعل هذه الأشياء الأربعة يـوم العيـد أفضل، وبالترتيب، فإن قدم بعضها على بعض، فلا بأس، فلو حلق قبل أن يرمي، ولو ذهب إلى البيت وما مر على منى، بل ذهب من مزدلفة إلى الكعبة وطاف، فلا بأس، فها سئل ﷺ في هذا اليوم عن شيء قُدِّم ولا أُخِّر إلا وقال: «افعل ولا حرج»(١).

هذه المناسك التي تُفعل في يوم العيد، وإذا شق عليه فعلُها كلِّها في يوم العيد، فلا بأس أن يؤجل بعضها إلى يوم آخر.

ويوم العيد لا يُرمى فيه إلا الجمرة الكبرى، وهي آخر الجمرات عا يلي مكة، وتسمى جمرة العقبة؛ لأنها كانت في أصل جبل يُصعد إليه، والعقبة هي الطريق في الجبل، وكانت متصلة بأصل الجبل، وأزيل الجبل لأجل التوسعة على الناس في عهد الملك عبد العزيز رحمه الله، فصارت الجمرة بارحة ليس عندها جبل؛ لأجل التوسعة على الناس، ولكن بقي الاسم، فتسمى جمرة العقبة؛ بناء على الأصل، فيرميها إذا وصل إليها بسبع حصيات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: العلم (۸۳)، ومسلم: الحمج (۱۳۰٦)، والترمذي: الحمج (۹۱۳)، وأبو داود: المناسك (۲۰۱۱)، وأحمد: (۲۱۲)، وأبو داود: المناسك (۲۰۲۷)، والدارمي: المناسك (۲۰۲۷).

#### من أين يلتقط الحصى؟

بعض الناس يعتقد أنه لا بد أن تؤخذ الحصى من مزدلفة، ولندلك يجمعون سبعين حصاة، ولندلك يجمعون سبعين حصاة، ويأخذونها، وهذا ليس بلازم، بل يؤخذ الحصى من مزدلفة، أو من الطريق، أو من منّى، والرسول في في هذا اليوم لم يأخذ إلا سبع حصيات من الطريق بعدما انصرف من مزدلفة إلى منّى، أمرَ الفضلَ بنَ العباس ابنَ عمه أن يلقط له الحصى، فلقط له سبع حصيات مثل حصى الخذف(۱).

والخذف هو الذي يُخذف على الأصابع، وقد حددوه بأنه قريب من حب الحِمَّص، ليس كبيراً، ولا صغيراً، ليس كبيراً جدًّا، ولا صغيراً جداً، بل على قدر ما تخذفه على رؤوس أصابعك، فأخذ الله الحصيات السبع، ونفضها، وقال: «بأمثال هولاء فارموا، وإياكم والغُلُوّ، فإنها أهلك من كان قبلكم الغلوُّ»(")؛ يعني: لا تغلوا في الحصى بأن تأخذوا حصى كباراً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: الحج (۱۲۱۸)، والنسائي: مناسك الحج (۳۰۵٤)، وأبـو داود: المناسك (۱۹۰۵)، والدارمي: المناسك (۱۸۵۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: مناسك الحبج (٣٠٩٥)، وابن ماجه: المناسك (٣٠٢٩)، وأحمد: (١/ ٢٠١).

بل خذوا مثل الحصيات التي لُقطت للنبي ﷺ وقال عنها: «بأمثال هؤلاء فارموا» (أوقد حدد العلماء حجمها بأتها أكبر من الحِمِّص، أو قريباً منه، أما من يأخذون الحصي الكبار، أو يرمون بالجزمات، أو بالحديد، ويقولون: نقتل الشيطان فهذا غلط وجهل، بل أنت تذكر الله ﷺ؛ فالرمى ذكر لله.

قال ﷺ: "إنها جُعل الطوافُ بالبيت، والسعي بين الصفا والمروة، ورميُ الجهار؛ لذكر الله على النه على الله على الله على الله على الله على الله على حصاة، فأنت برميك هذا تذكر الله على وليس رميك للشيطان إلّا من ناحية أن العبادات كلها رميٌ للشيطان، فالصلاة رميٌ للشيطان، والدعاء رمي للشيطان، وكل عبادة تفعلها فهي رمي للشيطان، ومنها رمي الجمرات؛ لأن رمي الجمرات عبادة وطاعة، للشيطان، ومنها رمي الجمرات؛ لأن رمي الجمرات عبادة وطاعة، ولا شك أن الشيطان يغتاظ من العبادة، ومن ذكر الله على أما أن يعتقد بأنَّ الأصل والقصد هو رمي للشيطان، فلا، إنها تقول: أرمي يعتقد بأنَّ الأصل والقصد هو رمي للشيطان، فلا، إنها تقول: أرمي

<sup>(</sup>١) التخريج السابق نفسه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي: الحج (۹۰۲)، وأبو داود: المناسـك (۱۸۸۸)، وأحمـد (٦/ ٩٥)، والدارمي: المناسك (۱۸۵۳).

الجمرة، ولا تقل: أرمي الشيطان، فتجنب هذا اللفظ. وإن كان أصل الرمي أن إبراهيم عليه السلام لما أمره الله بذبح ابنه امتحاناً له جاءه الشيطان يوسوس له بعدم ذبحه. فرماه إبراهيم عليه الصلاة والسلام بسبع حصيات في كل موقف من مواقفه معه.

### ♦ كيفية الرمي:

تَرمي الجمرةَ هذا اليوم بسبع حصيات بقوة، وترفع يدك، ولا تأتي بالحصيات وتضعها في الحوض، بل ترفع يدك قائلاً: الله أكبر، ولا بد أن تقع الحصاة في الحوض، سواء بقيت أو سقطت أو تدحرجت، المهم أن تقع في الحوض.

فإن طارت ولم تقع في الحوض، فلا تجزئ، والمطلوب هو أن يقع الحصى في حوض المرمى، ثم إنَّ رميَ الجمرات جميعاً دفعة واحدة إنها هو من الجهل، والصواب هو أن تَرمي كل حصاة وحدها، ولو حذفتها جميعاً، ما أجزأ إلا حصاة واحدة، وبقي عليك سِتُّ، بل عليك أن ترمي كل حصاة على حدة، سبع حصيات متعاقبات، هذه بعد هذه، وترفع يدك مع كل حصاة، وتقول: الله أكبر (۱).

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: الحج (١٧٥٢) و(١٧٥٣).

هذه صفة رمي الجمرة، والمهم أن تقع في الحوض، من أي مكان تيسر لك أن ترميها، فإذا وقعت في الحوض من أي جهة رميتها، فلا بأس، من جهة الشرق، أو من جهة الغرب، أو من جهة الجنوب، أو من جهة الشمال.

ورمي الجمار الباقية مثلها وصفنا لكم في رمي جمرة العقبة.

## أيام التشريق

أيام التشريق: هي اليوم الحادي عشر والثاني عشر والثالث عشر، وسميت أيام التشريق كها قيل: لأنهم كانوا يشرِّقون فيها لحوم الهَدْي والأضاحي، بمعنى أنهم ينشرونها في الشمس حتى تتجفف، فسسميت أيام التشسريق، وهي الأيام المذكورة في قوله تعالى: فسميت أيام التشسريق، وهي الأيام المذكورة في يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَاَخَّرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَاخَرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ أَيْهِ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ وَمَن تَاخَرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ أَلْهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ وَمَن تَاخَرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ أَلْهَ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ فَي عَشْرُونَ فَي الله وَالثاني عشر، والثالث عشر من ذي الحجة.

وليس منها يوم العيد الذي هو اليوم العاشر، وبعض الناس يغلطون ويُدخلون يوم العيد في أيام التشريق، ويظنون أن قوله تعالى: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [البقرة:٢٠٣] يوم العيد ويوم الحادي عشر، ثم يتعجلون في اليوم الحادي عشر، وهذا غلط كبير وجهل، والسبب في هذا أنهم لا يسألون أهل العلم، فيُخِلُّون بحجّهم، ويسافرون قبل إكهاله؛ لأنهم ما فهموا المراد باليومين، فالمراد باليومين: اليوم الحادي عشر والثاني عشر، فالثاني عشر هو

يوم النفر الأول لمن تعجل، واليوم الثالث عشر هو النفر الأخير لمن تأخر، فينبغي معرفة هذا.

\* \* \*

# المبيت بمنى ليالي أيام التشريق

قال الله تعالى: ﴿ وَآذَكُرُوا آللَّهَ فِيَ أَيَّامِ مَعْدُودَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٠٣]؛ يعني: اذكروا الله بأداء المناسك في منّى من مبيت في منّى ليالي منى؛ الحادي عشر والثاني عشر لمن تعجل، والثالث عشر لمن تأخر، وهو واجب من واجبات الحج ، ومن ذكر الله أداء الصلوات الخمس في منى ورمي الجهار وذبح النّسك.

## ❖ حدود منئى:

طولهًا من وادي مُحسَّر، وهو الحد الفاصل بينها وبين مزدلفة، إلى جمرة العقبة، وهي الجمرة الأخيرة مما يلي مكة، هذا آخر منى، وما بين الجبلين عرضاً، هذه منى، فمن تمكن من النزول فيها، فإنه ينزل ويبيت فيها، ويقيم فيها أيام التشريق عبادة لله عَلَى، فيذكر الله فيها، ومن لم يتمكن من النزول، فإنه ينزل بطرف الحجاج في أي مكان مما منى، قال تعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعُمُمُ ﴾ [التغابن:١٦].

ف الحكم هنا مثل حكم المسجد إذا ضاق، فالناس يصلون خارجه ما امتدت الصفوف، فينزل الحاج، في طرف الحجاج، ولو كان خارج منّى؛ لأن هذا هو الذي يستطيعه ويأتي ويبيت في الليل

في منّى إن تمكن، وفي النهار يـذهب إلى خيمته، ولـو كانـت خـارج منى؛ لأن هذا هو الذي يستطيعه.

وإن نزل خارج منى، ولم يستطع المجيء بالليل؛ لبقائه مع النساء، أو مع من يخاف عليهم، أو بسبب أنه لا يقدر على المشي، ويشق عليه الانتقال في الليل، فيبيت في خيمته وفي مكانه، ويسقط عنه المبيت في هذه الحالة؛ لأنه واجب يسقط مع العجز، يقول الله حل وعلا ـ: ﴿ فَانَّقُواْ اللهَ مَا اَسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]، ﴿ لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إلا وُسْعَها ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، فإذا كان لا يستطيع النزول في منى، ولا يستطيع المجيء إليها بالليل، فإنه يسقط عنه المبيت؛ لأنه عجز عنه، ولا واجب مع عجز، أما الذي يبقى في الشقق في العزيزية أو غيرها لأجل الترفه والتبرد، فهذا العمل نقصٌ في حجه؛ لأنه لم يفعل ما يستطيع.

# أنواع ذكر الله في أيـام التّشريق ١ - رمي الجمار

#### ♦ وقت الرمي:

ووقت الرمي يبدأ من زوال الشمس في اليوم الحادي عشر وما بعده؛ أي إذا دخل وقت الظهر؛ لأن النبي الله كان ينتظر في أيام التشريق حتى تزول الشمس، ثم يذهب ويرمي الجمرات (۱) ، وكان أصحابه من بعده يفعلون ذلك، يتحينون زوال الشمس، فإذا زالت، رموا الجمرات، فدل على أن الرمي قبل الزوال في أيام التشريق لا يجوز ولا يجزئ؛ لأنه فعله قبل وقته كالصلاة قبل وقتها، ولو كان جائزاً لبينه رسول الله ، ولو بينه لفعله أصحابه، ونقلوه

<sup>(</sup>١) انظر مسلم: الحج (١٢٩٩).

لنا، فلم يبينه ﷺ، بل كان ينتظر حتى تزول الشمس، فدل على أن الرمي قبل زوال الشمس لا يجوز، ولا يجزئ؛ لأنه رمي قبل الوقت، فهو كما لو صلى الفريضة قبل الوقت، وإنها يبدأ الرمي من زوال الشمس في أيام التشريق، ويستمر إلى غروبها.

وهذا ما عليه جهور أهل العلم أنه من زوال الشمس إلى غروبها، فإن لم يتمكن من الرمي قبل غروب الشمس، فإنه يرمي بعد الغروب بعد صلاة المغرب، أو بعد صلاة العشاء؛ لأنه كله يدخل فيها بعد الزوال، ويدخل في المساء؛ ولأن النبي رخص للرعاة في ترك البيتوتة وأن يرموا يوماً ويَدَعوا يوماً (۱)؛ وأن يرموا ليلاً لعذرهم، والزحمة والخطر في هذه السنين أشد من عذر السقاة والرعاة، فإن تمكن من الرمي فيها بين الزوال إلى غروب الشمس، فهذا هو الأحوط، وإن لم يتمكن، فإنه يرمي في الليل، لأن هذا كله داخل في المساء، فالوقت واسع، ولله الحمد.

وليس في الأمر ضيق، ولكن الناس هم الذين يضيقون على

<sup>(</sup>١) انظر النسائي: مناسك الحج (٣٠٦٨) و(٣٠٦٩).

أنفسهم، فيجيئون جميعاً في وقت واحد، ويتضايقون، ويحصل ما يحصل بسبب الجهل، وإلا فلو أنهم تحيَّنوا الوقت المناسب لهم، فمَنْ تَمكَّنَ رمى بعد العصر، ومَنْ تَمكَّن رمى بعد العصر، ومَنْ تَمكَّن رمى بعد العصر، ومَنْ تَمكَّن رمى بعد العصر، ومَنْ تَلكَّن رمى بعد العصاء لـزال الخطر ومن تحد العشاء لـزال الخطر والزحمة، فالوقت واسع.

فإذا جئت ووجدت الزحام الشديد، ارجع وأتِ في ساعة أخرى، وستجد الفرصة سانحة، وقد جربنا هذا، فالذي يأتي قبل غروب الشمس يوم الحادي عشر والثاني عشر يجد المكان واسعاً، إنها الزحمة والشدة ما بين زوال الشمس إلى العصر، وهذا أشد ما يكون.

فالناس هم الذين يسبّبون لأنفسهم المشقة، فيتضايقون بسبب إصرارهم على الرَّمي في وقت واحد، وإذا جاؤوا ووجدوا الزِّحام فإنهم لا يرجعون؛ مع أنهم لو رجعوا وجاءوا في وقت آخر لكان خيراً.

فعلى المسلم أن يرفق بنفسه، ويرفق بإخوانه، حتى لو فات الرمي في اليوم الحادي عشر، فأجَّلَ الرمي لليوم الثاني عشر، وجاء في وقت فيه متسع ليرمي جمرات اليوم الأول، ثم يعود ويرمي جمرات

اليوم الحاضر بالترتيب، فإنَّ هذا يُجزئه، وهكذا لو أنه جمع جمرات اليومين في اليوم الأخير، فإنه لا بأس به، مثل جمع الصلاتين جمع تأخير؛ ولأن النبي الله رخص للرعاة في ذلك.

والعاجز لمرض، أو لكبر، أو الطفل، أو المرأة التي لا تستطيع الزحام، أو المرأة الحامل التي تخشى على حملها، هؤلاء يوكّلون من يرمي عنهم، فيرمي الوكيل كل جرة عن نفسه أولا بسبع حصيات، ثم يرمي عن موكّله، ثم ينتقل إلى الجمرة الثانية، فيرميها عن نفسه بسبع حصيات، ثم يرميها بسبع حصيات عن موكله، ثم ينتقل إلى الجمرة الثالثة الأخيرة، فيرميها بسبع حصيات عن نفسه، ثم يرميها بسبع عصيات عن نفسه، ثم يرميها عن موكله.

فالحلول التي يتلافى بها الزحام في رمي الجمرات تتلخص فيها يلي:

- العاجز يوكِّل من يرمي عنه، وقد رمى الصحابة عن الصيان<sup>(۱)</sup>.
  - ٢. تَحَيُّن الفرص الواسعة في الرمي، لأن الوقت موسَّع.

<sup>(</sup>١) انظر الترمذي: الحج (٩٧٢)، وابن ماجه: المناسك (٣٠٣٨).

٣. تأخير الرمي كلّه إلى آخر يوم، ثم يرمي مرتباً الجمار عن
 كل يوم كما رخص بذلك النبي ﷺ للرعاة (١).

هذه رخص شرعية يعمل بها عند الحاجة إليها، وأما الرمي قبل الزوال في أيام التشريق فلا دليل عليه، وهو مردود على قائله، قال الإمام مالك رحمه الله: (كلُّنا رادٌ ومردود عليه إلا صاحب هذا القبر)، وليس عندهم دليل إلا الشبه الواهية المخالفة لهدي النبي الله الرمى منها:

١ - توقي شدة الزّحام وقد أجبنا عن ذلك.

٢ - عمـوم قولـه تعـالى: ﴿وَٱذْكُرُواْ ٱللّهَ فِي أَيَّامِ مَّعْدُودَاتِ ﴾
 [البقرة: ٢٠٣] حيث عمّم الذكر في جميع الأيام ومـن ذلك الرّمي،
 والجواب عن ذلك أن هذا عموم بينته سنّة الرسول ﷺ وفعل أصحابه من بعده.

٣ – عدم النّهي عن الرّمي قبل الزّوال، والجواب عن ذلك أنّ

<sup>(</sup>١) سلف تخريجه قبل قليل.

انتظار الرسول ﷺ للزّوال وعدم ترخيصه لأحد أن يرمي قبله بمثابة النّهي عن ذلك مع قوله ﷺ: «خذوا عنى مناسككم».

٤ - قولهم: "المشقة تجلب التيسير"، نقول: التيسير حاصل بسعة وقت الرمي من الزّوال إلى ما بعد العشاء، وبالأخذ بالرّخص الشّرعية التي مرّ ذكرها وبتطوير مكان الرّمي بالأدوار الواسعة.

## ٢ - ذبح الهدي

ومن ذكرِ الله في أيام التشريق ذبحُ الهدي، سواء كان واجباً كهدي التمتع والقِران، أو واجباً لفعل محظور أو ترك واجب ويسمّى دم الجبران، أو كان تطوعاً، ووقتُ الذبح لهدي التمتع والقران وهدي التطوع يوم العيد، وثلاثة أيام التشريق، فهذه أربعة أيام، كلها وقت للذبح وهدي الجبران لا تحديد لوقت ذبحه. ومن لم يقدر على شراء الهدي فإنه يصوم ثلاثة أيام في الحج، وينبغي أن تكون قبل يوم عرفة، فإن لم يستطع صومها قبل يوم عرفة صامها في أيام التشريق، ثم يصوم سبعة أيام بعد الحج ليكمل صيام عشرة أيام كما في الآية (۱).

#### حكم أكل الحاج من هديه:

يُسنُّ أن يأكل الحاج من هديه، ويتصدق.

<sup>(</sup>١) وهي قوله تعالى: ﴿ فَمَن لَمْ يَجُدْ فَصِيَامُ ثَلَنَةٍ أَيَّامِ فِي ٱلْخَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ يَلْكَ عَشَرَةً كَامِلَةً كَالِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ ﴾ [البقرة:١٩٦]، وروى ابن عمر أن النبي ﷺ قال: من كان معه هدي فليهد ومن لم يكن يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله وانظر البخاري: الحج (١٦٩١)، ومسلم: الحج (٢٠٨/٨).

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعْتَرُ ﴾ [الحج:٣٦].

وفي الآية الأخرى: ﴿ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ فِيَ أَيَّامٍ مَّعْلُومَنتِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَامِ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبَآبِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴿ وَكَلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبَآبِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴿ وَٱلْبُدْنَ جَعَلْنَهَا لَكُر مِّن شَعَتِهِ ٱللَّهِ لَكُر فِيهَا اللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا خَيْرٌ فَالَّذَكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعْتَرُ ﴾ [الحج:٣٦]. قيل: القانع: هو الذي وأطعِمُوا ٱلقانع: هو الذي يسأل، والمهم أن الإنسان يأكل يسأل، والمهم أن الإنسان يأكل ويوزع من لحم الهدي.

وقد أكل النبي على من هديه؛ عملاً بقوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَقَدُ أَكُلُ النَّبِي اللَّهِ عَلَى السلاة وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعَنَّرُ ﴾ [الحج: ٣٦]، فأكل وتصدق \_ عليه الصلاة والسلام \_(١)، وهذا في غير هدي الجبران فلا يأكل منه لأنه كفارة.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: الضحايا (٤٣١)، وأبو داود: الضحايا (٢٨١٢)، والـدارمي: الأضاحي (١٩٥٩).

#### الوكالة في الذبح:

وإن كان لا يستطيع أن يذبحها هو، أو يَشُقَّ عليه، فله أن يوكِّل من يذبحها عنه، ويوزع لحمها، فقد وكَّل النبي ﷺ على بقية هديه عَلِيًّا أن يذبحه وأن يفرق اللحم(١).

وفي وقتنا الحاضر جعلت الحكومة مشروعاً للهدي، وهو شركة تشتري الهدي وتذبحه نيابة عن الحجاج، وفتحت هذه الشركة مكاتب تستقبل فيها قيمة الهدي، فالذي يريد أن يوكل هذه المكاتب المعتمدة، فلا بأس بذلك؛ لأن هذا فيه تيسير على الحجاج، وليحذر الحجاج من الذين يحتالون على الناس، ويأخذون قيمة هديهم ولا يذبحون عنهم، فلا يدفع الحاج ثمن الهدي إلا للمكاتب المعتمدة.

وإن تولى ذبحها هو بنفسه، فهو أفضل، وإنْ وكل في ذبحها من يثق به، أو وكل المكاتب المعتمدة التابعة للبنك الإسلامي، فهي معتمدة من قِبَل الدولة وبموجب فتوى من أهل العلم من أجل التيسير على الناس، ومن أجل العناية باللحوم وعدم إهدارها، فلا بأس في ذلك فكل هذا جائز، ولله الحمد.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٢١٨)، وأبو داود: المناسك (١٩٠٥).

٣ - ومِنْ ذِكْر الله في أيام التشريق: أن يصلي الصلوات الخمس في منّى قصراً بلا جمع؛ فإنّ النبي ﷺ أقام في منّى أيام التشريق ولياليها يصلي كل صلاة في وقتها قصراً بلا جمع؛ يقصر الرباعية ركعتين (١).

٤ - ومِنْ ذِكْر الله في هذه الأيام: التكبيرُ المقيَّدُ بعد الصلوات الخمس في جماعة (٢)، فإذا صليت في جماعة، فإنك تكبر بعد السلام، وتقول: الله أكبر، الله أكبر، لا إلىه إلا الله، والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد، وتكررها بعد كل صلاة فريضة مع الجماعة، أما لو صليت وحدك فإنه لا يشرع التكبير بعد الصلاة، فلا بد أن تكون الصلاة في جماعة.

ويبدأ التكبير المقيد في حق الحجاج من ظهر يوم النحر، ويستمر إلى صلاة العصر في اليوم الثالث عشر، فتكبر بعد كل فريضة تصليها مع الجاعة، وأما بالنسبة لغير الحجاج، فيبدأ التكبير المقيد

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: الحج (١٦٥٧)، ومسلم: صلاة المسافرين (٦٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» ٢/ ٢٤٥.

من فجر يوم عرفة، ويستمر إلى عصر يوم الثالث عشر، أما الحجاج، فيتأخر إلى ظهر يوم النحر؛ لأنهم كانوا مشغولين بالتلبية قبل ذلك، وبهذا تمَّ ذِكْرُ الله في هذه الأيام.

\* \* \*

#### طواف الإفاضة

وأما طوافُ الإفاضة، والسعيُ بعده للمتمتع، لأنَّ السَّعيَ الذي سعاه المتمتع إنها كان للعمرة، فيُشرع له أن يسعى للحج، وكذا القارن والمفرد اللَّذان لم يَسعَيا بعد طواف القدوم فإنها يَسعَيا بعد طواف الزيارة، لأن السعي لا يكون إلا بعد طواف، فإن الأفضل أن يؤديه يوم العيد، وإن تأخر، فلا بأس أن يطوفه متى تيسَّر، ولو بعد أيام التشريق، ولو في آخر الشهر (۱)، فطواف الإفاضة ليس لآخره حَدُّ، وإنها الحد في بدايته، يبدأ من منتصف ليلة يوم النحر ليلة العاشر، فلا يجوز طواف الإفاضة قبل منتصف ليلة العاشر، فمن طاف قبل نصف الليلة \_ ليلة العيد \_ فلا يصح طوافه.

إذن يبدأ وقته من منتصف ليلة النحر ويستمر، وكلما بادر به فهو أحسن، إن طافه يوم العيد فهو أحسن، وإن طافه يوم الحادي عشر أو يوم الثاني عشر أو يوم الثالث عشر فللا بأس، ولو أخّره فلا بأس، فليس لآخره حد؛ لكن كلما بادر، كان أحسن.

<sup>(</sup>١) انظر «الشرح الكبير» ٣/ ٤٧٦.

وأما ما جاء في رواية (۱): أن من لم يَطُفْ قَبل غروب الشمس يوم العيد، فإنه يعود محرماً، فهي رواية شاذة، وعملُ جمهورِ أهـلِ العلـم على خلافها.

وطواف الإفاضة ركن من أركان الحج، لا يتم الحج إلا به. التعحل والتأخر:

فإذا جاء اليوم الثاني عشر من أيام التشريق، وأراد أن يتعجل، فإنه إذا رمى الجمرات بعد الزوال ورحل من منّى قبل غروب الشمس، فلا بأس، فقد تعجّل في يومين بهذين الشرطين:

الأول: أن يرمي الجمرات بعد الزوال وقبل غروب الشمس.

الثاني: أن يكون رحيله من منّى قبل غروب الشمس، فإن غربت عليه الشمس وهو لم يرم أو رمى ولم يرتحل، لم يجز له الرحيل، بل يبقى إلى يوم الثالث عشر، ويكون متأخراً، وهو أفضل.

فالتأخُّر أفضل من التعجُّل؛ لأنه هو الذي فعله النبي ، ولأن فيه زيادة عمل، فهو أفضل من التعجُّل، والتعجُّل جائز؛ لأن الله أجسازه قسال تعسالى: ﴿ فَمَن تَعجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٢٠٣].

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هي عند أبي داود: المناسك (١٩٩٩).

## طواف الوداع

إذا أراد الحاج أن يسافر إلى بلده أو غيرها، فلا بد من طواف الوداع، فيطوف بالبيت سبعة أشواط، وهو واجب من واجبات الحج؛ لقوله : «لا يَنفرنَّ أحدٌ حتى يكون آخرُ عهدِه بالبيت»(١)، وقال ابن عباس رضي الله عنهما: «أُمر الناس أن يكون آخرُ عهدِهم بالبيت»(١)، فلا يجوز للحاج أن يسافر بعد الحج إلا إذا طاف للوداع سبعة أشواط، وليس للوداع سعي.

أما المرأة الحائض والنُّفساء، فليس عليها وداع؛ لقول ابن عباس: «خُفِّفَ عن المرأة الحائض» (٢) ، ولما قيل للنبي الله إن صفية قد حاضت، قال: «أحابستُنا هي؟» قالوا: يا رسول الله؟ إنها قد أفاضت، يعني: طافت طواف الإفاضة، قال: «فانفري إذن» (٤) يعني: سافري.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الحج (١٣٢٧)، وابن ماجه: المناسك (٣٠٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الحج (١٧٥٥)، ومسلم: الحج (١٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) هو تتمة الحديث السالف تخريجه عن ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: الحج (١٧٥٧)، ومسلم: الحجج (١٢١١)، وأبـو داود: المناسـك (٢٠٠٣)، وابن ماجه: المناسك (٣٠٧٢)، وأحمد (٦/ ٨٢).

فالحائض ليس عليها طواف وداع، وكذلك النفساء، وطواف الوداع هو آخر شيء من أعمال الحج، بحيث يمكن للحاجِّ أن يسافر بعده مباشرة، فإن طاف للوداع، وأقام بمكة، أو بات فيها، أو اشتغل ببيع أو شراء للتجارة، فإنه ينتقض وداعه؛ لأنه لم يكن آخر عهده بالبيت، ولو بقي ساعة أو ساعتين ليحمل المتاع ويجمعه لم ينتقض وداعه، لأنه لم يجلس، وإنها يتهيأ للسفر.

ولو لم يسافر بعد الحج، وأقام في مكة بعد الحج شهراً، أو شهرين، أو أربعة أشهر، فيتأخر الوداع في حقه، لكن لا يسافر إلا بعد الوداع، ولو كان سفره متأخراً بعد الحج، فيجب عليه طواف الوداع عند السفر، وهذا آخر أعمال الحج.

وإن أخّر طواف الإفاضة، وأداه عند السفر، كفى عن الوداع؛ لأنه يصدق عليه أنه آخر عهده بالبيت، حتى لو كان عليه سعي وسعى بعده، فلا يمنع إجزاؤه عن الوداع؛ لأن السعي تابع للطواف، فلو طاف طواف الإفاضة، وسعى بعده، ثم سافر بعد السعي، فلا بأس؛ لأنه آخر عهده بالبيت، فيجزئ طواف الإفاضة عن طواف الوداع، أما لو أقام بعد طواف الإفاضة فلا بد من طواف الوداع.".

\*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري: الحبح (١٧٥٥)، ومسلم: الحبح (١٣٢٧).

# موعظة للحاج بعد الحج

على المسلم أن يتقي الله الله الله وأن يصلح أعماله، وأن يتوب من ذنوبه، وأن يرجع من الحج أحسن حالاً منه قبل الحج، فيرجع إلى الله تائباً منيباً، ويحافظ على الفرائض، ويتزود بالنوافل، ويتجنب ماحرم الله؛ فالحج إنها يزيده طاعة وتقوى لله.

أما أن يقول بعض الناس: إن الحج يكفر الذنوب، ويفعل ما يشاء بعده؛ لأن الحج يكفر عنه، فهذا من الجهل والغرور يشاء بعده؛ لأن الحج يكفر عنه، فهذا من الجهل والغرون أحسن والعياذ بالله ، والمفروض هو العكس، أنه إذا حج يكون أحسن حالاً من سابقه، ويُتبع الحجج بالأعمال الصالحة، والتوبة إلى الله، وتجنب ما حرم الله، ويحافظ على دينه إلى أن يأتيه الموت قال تعالى: ﴿ وَٱعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ ٱلْيَقِينِ ثَنِي ﴾ [الحجر: ٩٩].

فإذا عاد إلى الذنوب والمعاصي بعد الحج، فإن هذا يؤثر على حجه، وقد يبطله؛ كما إذا فعل شركاً بالله على فالحج إنها يزيد المؤمن تقوى لله على، فيرجع من حجه كيوم ولدته أمه مغفورة له ذنوبه، قال على «مَنْ حَجَّ فلم يَرفُث ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه»(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الحج (۱۵۲۱)، ومسلم: الحج (۱۳۵۰)، وأحمد (۲٤۸/۲)، وابن ماجه: المناسك (۲۸۸۹).

فالله أنقذك من الذنوب، وتاب عليك، فلا تَعُدُ إلى الذنوب بعد ذلك، فإن ذلك من الخسران، فعليك أن تفرح بهذه النعمة، وأن تداوم على التوبة، وعلى طاعة الله على، وعليك أن تأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر، وترشد الناس إذا رجعت إلى بلدك، وتبين لهم ما فهمت في حجك من أحكام دينك، وتبين لهم أنك تعلمت وفهمت وعرفت، فتبين لإخوانك وأهلك وأهل بلدك الطريق الصحيح، وتدعو إلى الله على، وتنبههم على الأخطاء التي كانوا عليها.

قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ فِيَ أَيَّامِ مَّعْدُودَاتٍ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لَمِن ٱتّقَىٰ ﴾ [البقرة:٢٠٣]، فلآ إِثْمَ عَلَيْهِ لَمِن ٱتّقَیٰ ﴾ [البقرة:٢٠٣]، والتقوى هي أن تعمل بطاعة الله تعالى على نور منه جلَّ وعلا، وترجو ثوابه وأن تترك معصيته وتخاف من عقابه، هذه هي التقوى، سميت التقوى؛ لأنها تقيك من العذاب، ثم قال: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ [البقرة:٢٠٣]، هذا أمر بالتقوى، اتقوا الله بفعل أوامره، وترك نواهيه، والمداومة على ذلك بعد الحج.

وقال بعدها: ﴿ وَٱعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحَشَّرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] أي تجمعون يوم القيامة عند الله ﷺ، ويُجمع الأولون

والآخِرون، في صعيد واحد، ويقومون لرب العالمين، حُفاة عُراة غُرلاً، ثم يحاسبون على أعمالهم، ثم توزن أعمالهم بالموازين، ثم يعطون صحائفهم في أيمانهم أو في شمائلهم، ثم يمرون على الصراط، وهو الجسر المنصوب على جهنم، ولا ينقذهم من الصراط إلا أعمالهم كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ نُنَحِي ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوا وَّنَذَرُ ٱلطَّلِمِينَ فِيهَا حِثِيًا ﴿ وَلَمْ السَعان.

والحكمة من قوله: ﴿ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحَشّرُونَ ﴿ وَمِن كُلْ جنس، أَنكُ لَهَ رَأِيت اجتهاع الناس في عرفة من كُلْ لغة، ومن كُلْ جنس، ومن كُلْ لون، ورأيت الزحامات الشديدة، فتَذْكُرُ الحشر، لأن الحشر فيه زحامات أشد، وفيه اجتهاع أكبر من اجتهاع الحج، فيه اجتهاع الأولين والآخرين في مكان واحد، إذا كنت رأيت هذا الاجتهاع في الحج، ورأيت اختلاف الناس في لغاتهم وألوانهم وأعهاهم وطبائعهم، ورأيت الزحامات، فهذا يذكّرك بالحشر الأكبر يوم القيامة، فاستعد له بالأعهال الصالحة. ثم قال: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ رَفِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيّا وَيُشْهِدُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ رَفِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيّا وَيُشْهِدُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْحَرْثَ لَيْحَامِ الْحَيَوٰةِ وَالْحَرْثَ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ

وَٱلنَّسَلَ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ وَالنَّسَ وَالْمَادُ ﴿ وَالنَّسِ مَن يَشْرِى بِٱلْإِثْمِ فَحَسْبُهُ مَ جَهَمٌ وَلَئِنْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ وَهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٠٤ - نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ وَاللَّهُ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْلَى اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُولُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فانظر من أيِّ الفريقين أنت؛ هل أنت من الفريق الأول الذي تولى في الأرض ليفسد فيها؟ أو أنت من الذين يشرون أنفسهم ابتغاء مرضاة الله؟ يشري؛ يعني: يبيع نفسه ابتغاء مرضاة الله بالجهاد في سبيل الله، وفي أداء الطاعات، والصبر على المشاق؛ رجاء لشواب الله الظر هل أنت من هؤلاء، أو من هؤلاء؟!

فعليك أن تتقي الله ﷺ، وأن تحاسب نفسك، وأن ترجع بحال أحسن من حالك الأول؛ حتى يكون حجك مبروراً، وسعيك مشكوراً، وذنبك مغفوراً، ولا تقل: إني حججت، وتعتمد على هذا، فتَغترَّ بحجك أو بأعهالك، فأنت ما أدَّيت من حق الله إلا أقلَّ القليل، إن تقبَّلَه الله منك، وحق الله عليك أعظم، ولكنه حجل وعلا \_ يجعل القليل كثيراً، ويضاعف الأعمال الصالحة؛ تفضلاً منه وإحساناً، ويدخل صاحبها الجنة بفضله ورحمته، وإلا، فلو وكلنا الله

إلى إعمالنا، لهلكنا؛ لأنها لا تقابل أقلَّ نعمة من نعم الله علينا، لكن الله حجل وعلا شكور حليم غفور رحيم.

فعلينا أن نحسن الظن بالله، وأن نعتمد عليه سبحانه وتعالى، وأن نرجع إلى بلادنا بحال أحسن في الطاعة والتقوى والإقبال عليه تحتى يكون للحج أثر في حياتنا، وتغير في سلوكنا واستقامتنا، وأن نكون دعاة إلى الله في بلادنا وبين إخواننا وأهلينا، وأن نذكرهم بالله عن معصية الله؛ حتى يكون حجنًا مبروراً، وسَعينا مشكوراً، وذنبنا مغفوراً.

هذا ونسأل الله على الحق، وأن يعيذنا وإياكم من مضلات الفتن، الحق، والمات على الحق، وأن يعيذنا وإياكم من مضلات الفتن، ومن شر الفتن، ما ظهر منها وما بطن، وصلى الله وسلم على نبينا عمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين.



الفصل الخامس زيارة المسجد النبوي

## زيارة المسجد النبوي

زيارة المسجد النبوي للصلاة فيه سُنةٌ ثابتةٌ، والصلاةُ فيه عن ألف صلاة فيها سواه من المساجد، إلا المسجد الحرام (()، ويُشرع السفر للصلاة فيه؛ لقول النبي ﷺ: «لا تُشَدُّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى»(().

ولا علاقة لزيارة المسجد النبوي بالحج، وليست زيارته من مكملات الحج، وليس لها وقت محدد، لكن من زاره قبل الحج أو بعده، أو في أي وقت من السنة، حصل على الفضيلة بإذن الله، فإذا وصل إلى المدينة، ذهب إلى المسجد النبوي، وصلى فيه ما تيسر من الفرائض.

وإن وصله في غير وقت فريضة، فإنه يصلي ركعتين تحية المسجد، ثم يذهب إلى قبر النبي ﷺ، ويقف مقابله، ويقول:

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (١١٩٠)، ومسلم: الحج (١٣٩٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري: الجمعة (۱۱۸۹)، ومسلم: الحج (۱۳۹۷)، والنسائي: المساجد (۲۰۰۷)، وأبو داود: المناسك (۲۰۳۳)، وابس ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (۱٤۰۹)، وأحمد: (۲/ ۲۷۸)، والدارمي: الصلاة (۱٤۲۱).

السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، ثم يتأخر قليلاً جهة المشرق، ويقف تجاه أبي بكر، ويقول: السلام عليك يا أبا بكر الصديق ورحمة الله وبركاته، ثم يتأخر قليلاً نحو المشرق، ويقف تجاه عمر، ويقول: السلام عليك يا عمر ابن الخطاب ورحمة الله وبركاته، ثم ينصرف.

وإذا أراد أن يدعو، فإنه يدعو في المسجد متجهاً إلى القبلة، ولا يتمسح بجدران الحجرة، ولا بشبابيكها؛ فإن هذا بدعة، وهو من وسائل الشرك، ولا يستغيث بالنبي ، أو يطلب منه شيئاً، فإنّ هذا شرك أكبر.

ويزور مقابر البقيع، وقبور الشهداء في أُحُد للسلام عليهم، والدعاء لهم، والاعتبار والاتعاظ، ولا يدعو الأموات ولا يستغيث بهم؛ فإن هذا شرك أكبر، وينزور مسجد قباء، ويصلي فيه اقتداء بالنبي .

وليس في المدينة مساجد أو أمكنة تُشرع زيارتها غير ما ذكر(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر الملحق الآي (ص: ١٧٣) في نص البيان الصادر عن اللجنة الدائمة للإفتاء في أحكام الزيارة؛ ليستفيد منه المسلم، ولا ينخدع بأقوال الخرافيين والجهال.

## أحكام الزيارة وآدابها

منقول من منسك الشيخ: عبد العزيز بن باز رحمه الله تسن زيارة مسجد النبي على قبل الحج أو بعده، لِمَا ثبت في «الصحيحين» عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «صلاة في مسجدى هذا خير من ألف صلاة في اسواه إلا المسجد الحرام»(۱).

وعن ابن عمر: أن النبي ﷺ قال: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيها سواه إلا المسجد الحرام» (٢) رواه مسلم.

وعن عبد الله بن الزبير قال: قال رسول الله ﷺ: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيها سواه إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مئة صلاة في مسجدي هذا» (٢) أخرجه أحمد، وابن خزيمة، وابن حبان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الجمعة (۱۱۹۰)، ومسلم: الحج (۱۳۹۶)، وأحمد (۲/ ۱۰۱)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (۱۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الحج (١٣٩٥)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (١٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤/ ٥)، وابن حبان: المساجد (١٦٢٠).

فإذا وصل الزائر إلى المسجد، استُحبَّ له أن يقدم رجله اليمنى عند دخوله، ويقول: «باسم الله، والصلاة والسلام على رسول الله، أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم»(٢)، «اللهم افتح لي أبواب رحمتك»(٢)؛ كما يقول ذلك عند دخول سائر المساجد، وليس لدخول مسجده ولا ذكر مخصوص، شم يصلي ركعتين، فيدعو الله فيهما بها أحب من خيري الدنيا والآخرة، وإن صلاهما في الروضة الشريفة، فهو أفضل؛ لقوله ﷺ: «ما بين بيتي ومنبري روضة من رياض الجنة»(١).

<sup>(</sup>١) أحمد (٣/ ٣٤٣)، وابن ماجه: إقامة الصلاة (١٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) انظر ما أخرجه أبو داود: الصلاة (٤٦٦).

<sup>(</sup>٣) انظر ما أخرجه مسلم: الصلاة (٧١٣)، وأحمد (٥/ ٤٢٥)، وأبو داود: الصلاة (٣) انظر ما أخرجه مسلم: المساجد (٧٢٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: الجمعة (١١٩٥)، ومسلم: الحج (١٣٩٠)، والنسائي: المساجد (١٣٩٠)، وأحمد: (٤/ ٣٩)، ومالك: النداء للصلاة (٢٦٩).

ثم بعد الصلاة يزور قبر النبي ، وقبري صاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنها، فيقف تجاه قبر النبي ، بأدب وخفض صوت، ثم يسلم عليه عليه الصلاة والسلام قائلاً: «السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته»؛ لما في «سنن أبي داود»؛ بإسناد حسن عن أبي هريرة قال: قال رسول الله : «ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أردً عليه السلام» (١٠).

وإن قال الزائر في سلامه: «السلام عليك يا نبي الله، السلام عليك يا خيرة الله من خلقه، السلام عليك يا سيد المرسلين وإمام المتقين، أشهد أنك قد بلغت الرسالة، وأديت الأمانة، ونصحت الأمة، وجاهدت في الله حق جهاده» فلا بأس بذلك؛ لأن هذا كله من أوصافه من ويصلي عليه عليه الصلاة والسلام ، ويدعو له؛ لما قد تقرر في الشريعة من شرعية الجمع بين الصلاة والسلام عليه؛ عملاً بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِيرَ اَ اَمَنُواْ صَلُواْ عَلَيّهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا هَيْ الله بكر وعمر رضي الله عنها، ويدعو لهما، ويترضى عنهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: المناسك (٢٠٤١)، وأحمد: (٢/ ٢٧٥).

وكان ابن عمر رضي الله عنها إذا سلم على الرسول ه وصاحبيه لا يزيد غالباً على قوله: «السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبتاه»(۱)، ثم ينصرف، وهذه الزيارة إنها تشرع في حق الرجال خاصة، أما النساء، فليس لهن زيارة شيء من القبور كها ثبت عن النبي : «أنه لعن زوارات القبور من النساء والمتخذين عليها المساجد والسُّرُج»(۱).

وأما قصد المدينة للصلاة في مسجد الرسول ، والدعاء فيه، ونحو ذلك مما يشرع في سائر المساجد، فهو مشروع في حق الجميع؛ لما تقدم من الأحاديث في ذلك، وأن يكثر فيه من الذكر والدعاء وصلاة النافلة؛ اغتناماً لما في ذلك من الأجر الجزيل.

ويستحب أن يكثر من صلاة النافلة في الروضة الشريفة؛ لما سبق من الحديث الصحيح في فضلها، وهو قول النبي ﷺ: «ما بين بيتي

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في «مصنفه»: باب السلام على قبر النبي ^ (٦٧٤٢)، وابس أبي شيبة في «مصنفه»: من كان يأتي قبر النبي ^ (١١٧٩٣).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي: الصلاة (۳۲۰)، والنسائي: الجنائز (۲۰٤۳)، وأبو داود: الجنائز
 (۳۲۳٦)، وأحمد: (۱/ ۳۳۷).

ومنبري روضة من رياض الجنة»(١).

أما صلاة الفريضة، فينبغي للزائر وغيره أن يتقدم إليها، ويحافظ على الصف الأول بها استطاع، وإن كان في الزيادة القبلية؛ لما جاء في الأحاديث الصحيحة عن النبي رو من الحث والترغيب في الصف الأول؛ مثل قوله رو يعلم الناس ما في النداء والصف الأول، ثم لم يجدوا إلا أن يستهموا عليه، لاستهموا متفق عليه أن ومثل قوله للله المصابه: «تقدموا فأتموا بي، وليأتم بكم من بعدكم، ولا يزال الرجل يتأخر عن الصلاة حتى يؤخّره الله انحرجه مسلم أن.

وأخرج أبو داود عن عائشة رضي الله عنها بسند حسن: أن النبي ﷺ قال: «لا يزال الرجل يتأخر عن الصف المقدَّم حتى يـؤخره

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجمعة (١١٩٥)، ومسلم: الحج (١٣٩٠)، والنسائي: المساجد (١٩٥٠)، وأحمد: (٤/ ٣٩)، ومالك: النداء للصلاة (٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الأذان (٦١٥)، ومسلم: الصلاة (٤٣٧)، والترمـذي: الصلاة (٢٢٥)، والنسائي: الأذان (٦٧١)، وأحمـد: (٢/ ٣٠٣)، ومالـك: النـداء للصـلاة (٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: الصلاة (٤٣٨)، والنسائي: الإمامة (٧٩٥)، وأبو داود: الصلاة (٦٠)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (٩٧٨)، وأحمد: (٣/ ٣٤).

177

الله في النار»(١).

وثبت عنه ﷺ أنه قال لأصحابه: «ألا تَصفُّون كما تصف الملائكة عند ربها؟ عند ربها؟، قالوا: يا رسول الله! وكيف تصف الملائكة عند ربها؟ قال: يتمون الصفوف الأول، ويتراصُّون في الصف ('') رواه مسلم.

والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وهي تَعُمُّ مسجده وغيرَه قبلَ الزيادة وبعدها، وقد صح عن النبي الله أنه كان يحث أصحابه على ميامن الصفوف، ومعلوم أن يمين الصف في مسجده الأول خارجٌ عن الروضة، فعُلم بذلك أن العناية بالصفوف الأول وميامن الصفوف مقدَّمة على العناية بالروضة الشريفة، وأن المحافظة عليها أولى من المحافظة على الصلاة في الروضة، وهذا بين واضح لمن تأمل الأحاديث الواردة في هذا الباب، والله الموفق.

ولا يجوز لأحد أن يتمسح بالحجرة، أو يُقَبِّلَهَا أو يطوف بها؛ لأن ذلك لم يُنقل عن السلف الصالح، بل هو بدعة منكرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: الصلاة (٦٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الصلاة (٤٣٠)، والنسائي: الإمامة (٨١٦)، وأبو داود: الصلاة (٦٦)، وأبر داود: الصلاة (٦٦١)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (٩٩٢)، وأحمد: (٥/ ٢٠٦).

**1**/VT

ولا يجوز لأحد أن يسأل الرسول ﷺ قضاء حاجة، أو تفريج كربة، أو شفاء مريض، أو نحو ذلك؛ لأن ذلك كله لا يُطلب إلا من الله ﷺ، وطلبُه من الأموات شركٌ بالله وعبادةٌ لغيره، ودين الإسلام مبني على أصلين:

أحدُهما: ألا يُعبد اللهُ إلا وحده.

والثاني: ألا يعبد إلا بها شرعه الرسول ﷺ.

وهذا معنى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله.

وهكذا لا يجوز لأحد أن يطلب من الرسول الشفاعة؛ لأنها ملك الله سبحانه، فلا تطلب إلا منه؛ كما قال تعالى: ﴿ قُل بِللَّهِ ٱلشَّفَعَةُ مَلكَ الله سبحانه، فلا تطلب إلا منه؛ كما قال تعالى: ﴿ قُل بِللَّهِ مَشْفَع فَيَّ اللَّهِ مَ شُفّع فَيَّ اللَّهِ مَ شُفّع فَيَّ اللهم شُفّع فَيَّ الراطي»، ونحو ذلك.

وأما الأموات، فلا يُطلب منهم شيء، لا الشفاعة، ولا غيرها، سواء كانوا أنبياء، أو غير أنبياء؛ لأن ذلك لم يشرع، ولأن الميت قد انقطع عمله إلا مما استثناه الشارع.

وفي «صحيح مسلم» عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»(١).

وإنها جاز طلب الشفاعة من النبي في حياته ويوم القيامة؛ لقدرته على ذلك، فإنه يستطيع أن يتقدم فيسأل ربَّه للطالب، أما في الدنيا، فمعلوم، وليس ذلك خاصًا به، بل هو عام له ولغيره، فيجوز للمسلم أن يقول لأخيه: اشفع لي إلى ربي في كذا وكذا، بمعنى: ادع الله لي، ويجوز للمقول له ذلك أن يسأل الله ويشفع لأخيه إذا كان ذلك المطلوب مما أباح الله طلبه، وأما يوم القيامة، فليس لأحد أن يشفع إلا بعد إذن الله سبحانه، كها قال الله تعالى: ﴿ مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ أَ إِلّا بِإِذْنِهِ عِنهِ [البقرة: ٢٥٥].

وأما حالة الموت، فهي حالة خاصة لا يجوز إلحاقها بحال الإنسان قبل الموت، ولا بحاله بعد البعث والنشور؛ لانقطاع عمل الميت، وارتهانه بكسبه، إلا ما استثناه الشارع، وليس طلب الشفاعة

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: الوصية (۱۹۳۱)، والترمذي: الأحكام (۱۳۷۱)، والنسائي: الوصايا (۳۷۲)، وأبو داود: الوصايا (۲۸۸۰)، وأحمد: (۲/ ۳۷۲)، والدارمي: المقدمة (۵۹۹).

من الأموات مما استثناه الشارع، فلا يجوز إلحاقه بذلك، لا شك أن النبي بلله بعد وفاته حيِّ حياة برزخية أكملَ من حياة الشهداء، ولكنها ليست من جنس حياته قبل الموت، ولا من جنس حياته يوم القيامة، بل حياة لا يعلم حقيقتها وكيفيتها إلا الله سبحانه، ولهذا تقدم في الحديث الشريف قولُه عليه السلام: «ما من أحد يسلِّمُ علي إلا ردَّ في الحديث الشريف قولُه عليه السلام. في الحديث الثريف قولُه عليه السلام. في الحديث الشريف قولُه عليه السلام. في الحديث الشريف قولُه عليه السلام.

والنصوص الدالة على موته ري القرآن والسنة معلومة، وهو أمر متفق عليه بين أهل العلم، ولكن ذلك لا يمنع حياته البرزخية، كما أن موت الشهداء لم يمنع حياتهم البرزخية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُمْوَاٰتًا مُّ بَلَ أَحْيَااً عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُمْوَاٰتًا مَلَ أَحْيَااً عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩].

وإنها بسطنا الكلام في هذه المسألة؛ لدعاء الحاجة إليه بسبب كثرة من يشبه في هذا الباب، ويدعو إلى الشرك وعبادة الأموات من دون الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: المناسك (٢٠٤١)، وأحمد: (٢/ ٥٢٧).

فنسأل الله لنا ولجميع المسلمين السلامة من كل ما يخالف شرعه. والله أعلم.

وأما ما يفعله بعض الزُّوَّار من رفع الصوت عند قبره ﷺ، وطول القيام هناك، فهو خلاف المشروع؛ لأن الله سبحانه نهى الأمة عن رفع أصواتهم فوق صوت النبي ﷺ، وعن الجهر له بالقول كجهر بعضهم لبعض، وحثَّهم على غض الصوت عنده في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنِّيِي وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ رِبَالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَخْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَعُضُونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ مَتُعْضُونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ مُعَنْ وَلَا لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ المُتَحَن ٱللَّه قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَىٰ ۚ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ۞ اللَّهِ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَقْوَىٰ ۚ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ۞ ﴾ المُتحرن ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَقْوَىٰ ۚ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ۞ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا اللهِ اللَّهُ وَلَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ال

ولأن طول القيام عند قبره ﷺ، والإكثارَ من تكرار السلام يفضي إلى الزحام وكثرة الضجيج وارتفاع الأصوات عند قبره ﷺ، وذلك يخالف ما شرعه الله للمسلمين في هذه الآيات المحكمات.

وهو على عترم حيًّا وميتاً، فلا ينبغي للمؤمن أن يفعل عند قبره ما يخالف الأدب الشرعي، وهكذا ما يفعله بعض الزوار وغيرهم من تحري الدعاء عند قبره مستقبلاً للقبر، رافعاً يديه يدعو، فهذا

كله خلاف ما عليه السلف الصالح من أصحاب رسول الله و أتباعهم بإحسان، بل هو من البدع المحدثات، وقد قال النبي الله العليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها، وعَضُّوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة فلالة أخرجه أبو داود، والنسائي بإسناد حسن.

وقال ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه، فهو رَدُّ» أخرجه البخاري، ومسلم (٢)، وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رَدُّ» (٣).

ورأى على بن الحسين (زين العابدين) رضي الله عنهما رجلاً يدعو عند قبر النبي ﷺ، فنهاه عن ذلك وقال: ألا أحدثك حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله ﷺ أنه قال: (لا تتخذوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: العلم (۲۲۷۲)، وأبو داود: السنة (۲۰۷۵)، وابن ماجه: المقدمة (۲۲)، وأحمد: (۶/ ۱۲۲)، والدارمي: المقدمة (۹۵).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري: الصلح (۲۲۹۷)، ومسلم: الأقضية (۱۷۱۸)، وأبو داود: السنة
 (۲۰۲۶)، وابن ماجه: المقدمة (۱٤)، وأحمد: (٦/ ۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: الأقضية (١٧١٨)، وأحمد: (٦/٢٥٦).

قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلُّوا عليَّ، فإن تسليمكم يبلغني أينها كنتم (١) أخرجه الحافظ محمد بن عبد الواحد المقدسي في كتابه «الأحاديث المختارة».

وهكذا ما يفعله بعض الزوار عند السلام عليه من وضع يمينه على شياله فوق صدره أو تحته كهيئة المصلي، فهذه الهيئة لا تجوز عند السلام عليه من الملوك والزعهاء وغيرهم؛ لأنها هيئة ذُلِّ وخضوع وعبادة لا تصلح إلا لله؛ كها حكى ذلك الحافظ ابن حجر رحمه الله في «الفتح» عن العلماء، والأمر في ذلك جلي واضح لمن تأمل المقام، وكان هدفه اتباع هدي السلف الصالح.

وأما من غلب عليه التعصب والهوى، والتقليد الأعمى، وسوء الظن بالدعاة إلى هدي السلف الصالح، فأمرُه إلى الله ونسأل الله لنا وله الهداية والتوفيق لإيثار الحق على ما سواه؛ إنه سبحانه خير مسؤول.

وكذا ما يفعله بعض الناس من استقبال القبر الشريف من بعيد،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: المناسك (٢٠٤٢)، وأحمد (٢/ ٣٦٧)، من حديث أبي هريرة رضى الله عنه ودون قصة زين العابدين.

وتحريك شفتيه بالسلام أو الدعاء، فكل هذا من جنس ما قبله من المحدثات، ولا ينبغي للمسلم أن يحدث في دينه ما لم يأذن به الله، وهو بهذا العمل أقرب إلى الجفاء منه إلى الموالاة والصفاء، وقد أنكر الإمام مالك رحمه الله هذا العمل وأشباهه، وقال: "لن يُصلح آخرَ هذه الأمة إلا ما أصلح أولها».

ومعلوم أن الذي أصلح أول هذه الأمة هو السيرُ على منهاج النبي وخلفائه الراشدين وصحابته المرضيين، وأتباعهم بإحسان، ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا تمسكهم بذلك، وسيرهم عليه، وفق الله المسلمين لما فيه نجاتهم وسعادتهم وعزَّهم في الدنيا والآخرة، إنه جواد كريم.

#### \* تنبیه:

ليست زيارة قبر النبي ﷺ واجبة ولا شرطاً في الحج كما يظنه بعض العامة وأشبهاهم، بل هي مستحبة في حق من زار مسجد الرسول ﷺ، أو كان قريباً منه.

أما البعيد عن المدينة، فليس له شدُّ الرحل لقصد زيارة القبر، ولكن يُسنُّ له شد الرحل لقصد المسجد الشريف، فإذا وصله، زار القبر الشريف، وقبر الصاحبَين، ودخلت الزيارة لقبره عليه السلام وقبر صاحبيه تبعاً لزيارة مسجده ، وذلك لما ثبت في «الصحيحين»: أن النبي ﷺ قال: «لا تُشدُّ الرِّحال إلا إلى ثلاثة

مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى»(١).

ولو كان شد الرحال لقصد قبره \_عليه الصلاة والسلام \_، أو قبر غيره مشروعاً، لدل الأمة عليه، وأرشدهم إلى فضله؛ لأنه أنصحُ الناس وأعلمُهم بالله وأشدهم له خشية.

وقد بلّغ البلاغ المبين، ودلّ أمته على كل خير، وحذرهم من كل شر، كيف وقد حذر من شد الرحل لغير المساجد الثلاثة، وقال: «لا تتخذوا قبري عيداً ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا عليّ؛ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم»(٬٬) ، والقول بشرعية شد الرحال لزيارة قبره على يفضي إلى اتخاذه عيداً، ووقوع المحذور الذي خافه النبي من الناس في ذلك الغلو والإطراء؛ كما قد وقع الكثير من الناس في ذلك بسبب اعتقادهم شرعية شد الرحال لزيارة قبره عليه الصلاة والسلام...

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الجمعة (۱۱۸۹)، ومسلم: الحج (۱۳۹۷)، والنسائي: المساجد (۷۰۰)، وأبو داود: المناسك (۲۰۳۳)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها

<sup>(</sup>٩٠٩)، وأحمد: (٢/ ٢٧٨)، والدارمي: الصلاة (١٤٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: المناسك (٢٠٤٢)، وأحمد: (٢/ ٣٦٧).

وأما ما يروى في هذا الباب من الأحاديث التي يحتج بها من قــال بشرعية شد الرحال إلى قبره ـ عليه الصلاة والسلام ـ فهي أحاديث ضعيفة الأسانيد، بل موضوعة؛ كما قد نبه على ضعفها الحفاظ؛ كالدارقطني، والبيهقي، والحافظ ابن حجر، وغيرهم، فـلا يجوز أن يعارض بها الأحاديث الصحيحة الدالة على تحريم شد الرحال لغير المساجد الثلاثة.

وإليك ابها القارئ شيئاً من الأحاديث الموضوعة في هذا الباب؛ لتعرفها، وتحذر من الاغترار بها:

الأول: «من حجَّ ولم يزرني، فقد جفان».

والثاني: «من زراني بعد مماتي، فكأنها زارني في حياتي».

والثالث: «من زارني وزار أبي إبراهيم في عام واحد، ضمنتُ لـ ه على الله الجنة».

والرابع: «من زار قبري، وجبت له شفاعتي».

فهذه الأحاديث وأشباهها لم يثبتْ منها شيء عن النبي ﷺ.

قال الحافظ ابن حجر في «التلخيص»(١) \_ بعدما ذكر أكثر هذه الروايات ...: طرق هذا الحديث كلها ضعيفة.

(١) انظر اللخيص الحبير في أحاديث الرافعي الكبير، ٢/ ٢٦٧.

وقال الحافظ العقيلي: لا يصح في هذا الباب شيء(١).

وجزم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، أن هذه الأحاديث كلها موضوعة، وحسبك به علماً وحفظاً واطلاعاً(٢).

ولو كان شيء منها ثابتاً، لكان الصحابة رضي الله عنهم أسبقَ الناس إلى العمل به، وبيان ذلك للأمة، ودعوتهم إليه؛ لأنهم خير الناس بعد الأنبياء، وأعلمهم بحدود الله، وبها شرعه لعباده، وأنصحهم لله ولخلقه، فلما لم ينقل عنهم شيء من ذلك، دل ذلك على أنه غير مشروع، ولو صح منها شيء، لوجب حمل ذلك على الزيارة الشرعية التي ليس فيها شد الرحال لقصد القبر وحده؛ جمعاً بين الأحاديث، والله الما العلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (الضعفاء الكبير) ٤/ ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر «الفتاوي الكبرى» ٣/ ٤٢، ٥/ ١٤٦.

### استحباب زيارة مسجد قباء والبقيع

يستحب لزائر المدينة أن يزور مسجد قباء، ويصلي فيه؛ لما في «الصحيحين» من حديث ابن عمر قال: «كان النبي رور مسجد قباء راكباً وماشياً، ويصلي فيه ركعتين»(١).

وعن سهل بن حنيف قال: قال رسول الله ﷺ: «من تطهر في بيته، ثم أتى مسجد قباء، فصلى فيه صلاة، كان له كأجر عمرة» (٢) رواه أحمد، والنسائى، وابن ماجه، واللفظ له، والحاكم.

ويسن له زيارة قبور البقيع، وقبور الشهداء، وقبر حمزة؛ لأن النبي ﷺ كان يزورهم، ويدعو لهم، ولقوله ﷺ: «زوروا القبور؛ فإنها تذكركم الآخرة» (٢) أخرجه مسلم.

وكان النبي را يعلُّم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجمعة (١١٩٤)، والنسائي: المساجد (٦٩٨)، وأبو داود: المناسك (٢٠٤٠)، ومالك: النداء للصلاة (٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: المساجد (٦٩٩)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (١٤١٢)، وأحمد: (٣/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: الجنائز (٩٧٦)، وابن ماجه: ما جاء في الجنائز (٩٧٩).

«السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، نسأل الله لنا ولكم العافية»(١) أخرجه مسلم من حديث سليمان بن بريدة عن أبيه.

وأخرج الترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: مر النبي بقبور المدينة، فأقبل عليهم بوجهه، فقال: «السلام عليكم يا أهل القبور، يغفر الله لنا ولكم، أنتم سلفنا، ونحن بالأثر "(٢).

ومن هذه الأحاديث يُعلم أن الزيارة الشرعية للقبور يُقصد منها تذكُّر الآخرة، والإحسانُ إلى الموتى، والدعاء لهم، والترحم عليهم.

فأما زيارتهم لقصد الدعاء عند قبورهم، أو العكوف عندها، أو سؤالهم قضاء الحاجات، أو شفاء المرضى، أو سؤال الله بهم أو بجاههم، ونحو ذلك، فهذه زيارة بدعية منكرة، لم يشرعها الله ولا رسوله، ولا فعلها السلف الصالح رضي الله عنهم، بل هي من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الجنائز (٩٧٥)، والنسائي: الجنائز (٢٠٤٠)، وابن ماجه: ما جاء في الجنائز (٢٠٤٠)، وأحمد: (٥/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: الجنائز (١٠٥٣).

الْمُجْر الذي نهى عنه الرسول ﷺ حيث قال: «زوروا القبور، ولا تقولوا هُجُراً»(١).

وهذه الأمور المذكورة تجتمع في كونها بدعة، ولكنها مختلفة المراتب، فبعضها بدعة وليس بشرك؛ كدعاء الله سبحانه عند القبور، وسؤاله بحق الميت وجاهه، ونحو ذلك، وبعضها من الشرك الأكبر؛ كدعاء الموتى، والاستعانة بهم، ونحو ذلك.

وقد سبق بيان هذا مفصلاً فيها تقدم، فتنبه واحذر، واسأل ربك التوفيق والهداية للحق؛ فهو سبحانه الموفق والهادي، لا إلىه غيره، ولا رب سواه.

هذا آخر ما أردنا إملاءه.

والحمد لله أولاً وآخراً، وصلى الله وسلم على عبده ورسوله وخيرته من خلقه محمدٍ وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

آخر ما نقل من منسك الشيخ: عبد العزيز بن باز رحمه الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: (٥/ ٣٦١).

#### ملحق

فيه بيان المساجد التي تزار والمساجد التي لا تزار في المدينة النبوية من فتاوى اللجنة الدائمة في أحكام الزيارة بسم الله الرحمن الرحيم فتوى رقم (١٩٧٢) وتاريخ (٢٧/ ٦/ ١٤١٨هـ).

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. وبعد: فقد اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على السؤال الوارد إلى سهاحة المفتي العام من المستفتي (م.ا.ع)، والمحال إلى اللجنة من الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء برقم (١٨٧٣) وتاريخ (١٤١٨/٣/٣٠).

وهذا نصه: «أرجو من فضيلتكم التكرم بالإجابة عن السؤال التالى:

أولاً: ما حكم الشريعة الإسلامية فيمن يأتي المدينة المنورة؛ ليصلي في المسجد النبوي الشريف، ثم يذهب إلى مسجد قباء، ومسجد القبلتين، ومسجد الجمعة، ومساجد المصلى (مسجد الغمامة، ومسجد الصِّدِّيق، ومسجد علي رضي الله عنهما)، وغيرها من المساجد الأثرية، وبعد دخوله فيها يصلي ركعتي التحية، فهل

يجوز له ذلك أم لا؟

ثانياً: بعدما يصلي الزائر في المسجد النبوي الشريف، هل له أن ينتهز الفرصة للذهاب إلى المساجد الأثرية بالمدينة النبوية بنيَّة الاطِّلاع والتأمل في تاريخ السلف الصالح، والدراسة التطبيقية للمعلومات التي قرأها في كتب التفسير والحديث والتاريخ تجاه الغزوات ومساكن القبائل من الأنصار؟ أرجو الإفادة».

\* وبعد دراسة اللجنة للاستفتاء أجابت بها يلى:

إن الجواب عن هذين السؤالين يقتضي البيان في التفصيل الآي:

أولاً: باستقراء المساجد الموجودة في مدينة النبي ﷺ المدينة المنورة \_ حرسها الله تعالى \_ تبين أنها على أنواع هي:

النوع الأول: مسجد في مدينة النبي الله ثبتت له فضيلة بخصوصه، وهما مسجدان لا غير.

أحدهما: مسجد النبي ﷺ، وهو داخل من باب أولى في قول الله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدٌ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ ۚ يَعالى: ﴿ لَمَسْجِدٌ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقُوىٰ مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحُبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوا ۚ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ فيه رِجَالٌ يحُبُونَ أَن يَتَطَهَّرُوا ۚ وَٱللَّهُ يَحُبُ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨] وهو ثاني المساجد الثلاثة التي تُشد إليها الرحال، كما ثبتت السُّنة بذلك، وثبت أيضاً في السنة الصحيحة الصريحة: «أن ثبتت السُّنة بذلك، وثبت أيضاً في السنة الصحيحة الصريحة: «أن

صلاة فيه خيرٌ من ألف صلاة فيها سواه، إلا المسجد الحرام»(١).

ثانيهما: مسجد قباء، وقد نزل فيه قول الله تعالى: ﴿ لَّمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ ﴾ [التوبة:١٠٨].

وفي حديث أسيد بن ظهير الأنصاري رضي الله عنها، عن النبي قال: «صلاة في مسجد قباء كعمرة» (٢) رواه الترمذي، وابن ماجه، وغيرهما، وعن سهل بن حنيف قال: قال رسول الله ﷺ: «من تطهر في بيته، ثم أتى مسجد قباء، فصلى فيه صلاة، كان له أجر عمرة» (٢) رواه أحمد، والنسائي، وابن ماجه، وغيرهم، وهذا لفظ ابن ماجه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجمعة (١١٩٠)، ومسلم: الحج (١٣٩٤)، والترمذي: الصلاة (٣٢٥)، والنسائي: المساجد (١٩٤)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها

<sup>(</sup>١٤٠٤)، وأحمد: (٢/ ٢٥٦)، ومالك: النداء للصلاة (٢٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: الصلاة (٣٢٤)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (١٤١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: المساجد (٢٩٩)، وابن ماجه: إقامة الصلاة والسنة فيها (١٤١٢)، وأحمد (٣/ ٤٨٧).

النوع الثاني: مساجد المسلمين العامة في مدينة النبي ﷺ، فهذه لها ما لعموم المساجد، ولا يثبت لها فضل يخصها.

النوع الثالث: مسجد بُني في جهة كان النبي على صلَّى فيها، أو أنه هو عين المكان الذي صلى فيه تلك الصلاة، مثل مسجد بني سالم، ومصلى العيد، فهذه لم يثبت لها فضيلة تخصها، ولم يرد ترغيب في قصدها وصلاة ركعتين فيها.

النوع الرابع: مساجدُ بدعيَّة مُحْدَثة نُسبت إلى عصر النبي الله وعصر النبي الله وعصر الخلفاء الراشدين، واتخذت مزاراً؛ مثل: المساجد السبعة، ومسجد في جبل أُحد، وغيرها، فهذه مساجد لا أصل لها في الشرع المطهر، ولا يجوز قصدها لعبادة ولا لغيرها، بل هو بدعة ظاهرة.

والأصل الشرعي: ألّا نعبد إلا إيّاه، وألا نعبد الله إلا بها شرع على لسان نبيه ورسوله محمد ، وأنه بالرجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله محمد ، وكلام سلف الأمة الذين تلقوا هذا الدين عن رسول الله وبلغوه لنا عنه، وحذّرونا من البدع؛ امتثالاً لأمر البشير النذير عليه الصلاة والسلام - عيث يقول في الحديث الصحيح: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رَدٌّ" وفي لفظ:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الأقضية (١٧١٨)، وأحمد: (٦/٢٥٦).

"من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه، فهو رَدًّ" (1) وقال عليه السلام: "عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي، عَضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومُحُدَّثاتِ الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة (1) وقال: "اقتدوا باللَّذيْنِ من بعدي: أبي بكر، وعمر (1) وقال عليه السلام عندما طلب منه بعض الصحابة أن يجعل لهم شجرة يتبركون بها، ويعلقون بها أسلحتهم، قال: "الله أكبر، إنها السَّنَن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ آجْعَل لَنَاۤ إِلَها كَمَا لَهُمْ ءَالِهَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨] (المُوقال عليه النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وسبعين فرقة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الصلح (٢٦٩٧)، ومسلم: الأقضية (١٧١٨)، وأبو داود: السنة (٢٠٦٤)، وابن ماجه: المقدمة (١٤)، وأحمد: (٦/ ٢٧٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي: العلم (۲۲۷٦)، وابن ماجه: المقدمة (٤٢)، وأحمد: (٤/ ١٢٦)،
 والدارمي: المقدمة (٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي: المناقب (٣٦٦٢)، وابن ماجه: المقدمة (٩٧)، وأحمد: (٥/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد: (٥/ ٢١٨).

فرقة، كلها في النار إلا واحدة»، قيل: من هي يا رسول الله؟ قال: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي»(١).

ونقل ابن وضاح (ص: ٩) في كتابه «البدع والنهي عنها» بسنده عن ابن مسعود: أن عمرو بن عتبة وأصحاباً له بنوا مسجداً بظهر الكوفة، فأمر عبد الله بذلك المسجد فهدم، ثم بلغه أنهم يجتمعون في ناحية من مسجد الكوفة يسبحون تسبيحاً معلوماً، ويهللون تهليلاً ويكبرون، قال: فلبس بُرْنُساً، ثم انطلق فجلس إليهم، فلما عرف ما يقولون، رفع البرنس عن رأسه، ثم قال: أنا أبو عبد الرحن، ثم قال: لقد فضلتم أصحاب محمد علماً، أو لقد جئتم ببدعة ظلماً... إلخ. وحذَّر هو وغيره من الابتداع، وحَثُّوا الناس على اتباع من سلف.

وثبت أن عمر قطع الشجرة التي بايع النبي الله أصحابه ببيعة الرضوان تحتها؛ لما رأى بعض الناس يذهبون إليها، ولما رأى الناس يذهبون مذهباً، سأل عنهم، فقيل له: يذهبون يصلُّون في مكان صلَّى فيه النبي ، وهو في طريق الحج، غضب، وقال: "إنها هلك من كان قبلكم بتتبع آثار أنبيائهم». اهـ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: الإيهان (٢٦٤١).

ومعلوم أن الهدف من بناء المساجد جمعُ الناس فيها للعبادة، وهو اجتماع مقصود في الشريعة، ووجودُ المساجد السبعة في مكان واحد لا يحقق هذا الغرض، بل هو مَدْعاة للافتراق المنافي لمقاصد الشريعة، وهي لم تُبن للاجتهاع؛ لأنها متقاربة جدًّا، وإنها بنيت للتبرك بالصلاة فيها والدعاء، وهذا ابتداع واضح أما أصل هذه المساجد بهذه التسمية، أي: المساجد السبعة، فليس له سند تاريخي على الإطلاق، وإنها ذكر ابن زبالة مسجد الفتح وهو رجل كذاب، رماه بذلك أئمة الحديث، مات في آخر المائة الثانية، ثم جاء بعده ابن شَبَّة المؤرخ وذكره، ومعلوم أن المؤرخين لا يهتمون بالسند وصحته، وإنها ينقلون ما يبلغهم، ويجعلون العهدة على من حدثهم، كما قال ذلك الحافظ الإمام ابنُ جرير في «تاريخه»، أما الثبوت الشرعي لهذه التسمية، أو لمسجد واحد منها، فلم يعرف بسند صحيح.

وقد اعتنى الصحابة بنقل أقوال الرسول رفح وأفعاله، بل نقلوا كل شيء رأوا النبي رفع يفعله، حتى قضاء الحاجة، ونقلوا إتيان النبي لله لسجد قباء كل أسبوع، وصلاته على شهداء أحد قبل وفاته كالمودّع لهم، إلى غير ذلك مما امتلأت به كتب السنة، أما هذه

المساجد، فقد بحث الحفاظ والمؤرخون عن أصول تسميتها، فقال العلامة السمهودي رحمه الله: «لم أقف في ذلك كله على أصل... وقال بعد كلام آخر: مع أني لم أقف على أصل في هذه التسمية، ولا في نسبة المسجدين المتقدمين في كلام المطري.

أما شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، فيقول: والمقصود هذا: أن الصحابة والتابعين لهم بإحسان لم يبنوا قطُّ على شيء من آثار الأنبياء مثل مكان نزل فيه، أو صلى فيه، أو فعل فيه شيئاً من ذلك، لم يكونوا يقصدون بناء مسجد لأجل آثار الأنبياء والصالحين، بل إن أثمتهم كعمر بن الخطاب وغيره ينهون عن قصد الصلاة في مكان صلى فيه رسول الله على اتفاقاً لا قصداً، وذكر أن عمر وسائر الصحابة من الخلفاء الراشدين عثمان وعلي، وسائر العشرة، وغيرهم مثل ابن مسعود، ومعاذ بن جبل، وأبي بن كعب لا يقصدون الصلاة في تلك مسعود، ومعاذ بن جبل، وأبي بن كعب لا يقصدون الصلاة في تلك

ثم ذكر شيخ الإسلام أن في المدينة مساجد كثيرة، وأنه ليس في قصدها فضيلة سوى مسجد قباء، وأن ما أحدث في الإسلام من المساجد والمشاهد على القبور والآثار من البدع المحدثة في الإسلام، من فعل مَنْ لم يعرف شريعة الإسلام وما بعث الله به محمداً الشاهد على التحديثة في الإسلام وما بعث الله به محمداً الشاهد على التحديثة في الإسلام وما بعث الله به محمداً الشاهد على التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً الله المناه على التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً المناه التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً المناه على التحديث الله به عمداً الله عمداً الله به عمداً الله الله عمداً الله عمدا

التوحيد، وإخلاص الدين لله، وسدِّ أبواب الشرك التي يفتحها الشيطان لبني آدم». اهـ

وقد ذكر الشاطبي في كتابه «الاعتصام»: أن عمر لما رأى أناساً يذهبون للصلاة في موضع صلى فيه الرسول ، قال: إنها هلك من كان قبلكم بهذا، يتبعون آثار أنبيائهم، فاتخذوها كنائس وَبِيَعاً. . .

وقال أيضاً: قال ابن وضاح: وقد كان مالك يكره كل بدعة، وإن كانت في خير؛ لئلا يتخذ سنة ما ليس بسنة، أو يعدَّ مشروعاً ما ليس معروفاً». اهـ

وقال الشاطبي أيضاً رحمه الله: وسئل ابن كنانة عن الآثار التي تركوا في المدينة، فقال: «أثبتُ ما عندنا قباء... إلخ. وقد ثبت أن عمر قطع الشجرة التي رأى الناس يذهبون للصلاة عندها؛ خوفاً عليهم من الفتنة، وقد ذكر عمر بن شبَّة في «أخبار المدينة»، وبعده العيني في «شرح البخاري» مساجد كثيرة، ولكن لم يذكروا المساجد السبعة بهذا الاسم.

وبهذا العرض الموجز يُعلم أنه لم يثبت بالنقل وجودُ مساجدَ سبعة، بل ولا ما يسمى «مسجد الفتح» والذي اعتنى أبو الهيجاء وزير العبيديين المعروفِ مذهبُهم، وحيث إن هذه المساجد صارت مقصودة من كثير من الناس؛ لزيارتها، والصلاة فيها، والتبرك بها،

ويُضلَّل بسببها كثيرٌ من الوافدين لزيارة مسجد الرسول عليه الصلاة والسلام من فقصدُها بدعة ظاهرة، وإبقاؤها يتعارض مع مقاصد الشريعة، وأوامر المبعوث بإخلاص العبادة له، وتقضي بإزالتها سنة رسول رسول رسول الله على المراها ورءاً للفتنة، وسداً لذريعة أمرُنا، فهو رَدُّهُ (۱) فتجب إزالتها؛ درءاً للفتنة، وحماية لجناب الشرك، وحفاظاً على عقيدة المسلمين الصافية، وحماية لجناب التوحيد؛ اقتداء بالخليفة الراشد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب؛ حيث قطع شجرة الحديبية لما رأى الناس يذهبون إليها؛ خوفاً عليهم من الفتنة، وبيَّن أن الأمم السابقة هلكت بتتبعها آثار الأنبياء التي لم يؤمروا بها؛ لأن ذلك تشريع لم يأذن به الله». انتهى.

ثانياً: ومما تقدم يُعلم أن توجه الناس إلى هذه المساجد السبعة، وغيرها من المساجد المحدثة؛ لمعرفة الآثار، أو للتعبد والتمسح بجدرانها ومحاريبها، والتبرك بها بدعة ، ونوع من أنواع الشرك شبية بعمل الكفار في الجاهلية الأولى بأصنامهم، فيجب على كل مسلم ناصح لنفسه ترك هذا العمل، ونصح إخوانه المسلمين بتركه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الأقضية (١٧١٨)، وأحمد (٦/٢٥٦).

ثالثاً: وبهذا يُعلم أن ما يقوم به بعض ضعفاء النفوس من التغرير بالحجاج والزُّوار وحملِهم بالأجرة إلى هذا الأماكن البدعية كالمساجد السبعة \_ هو عمل محرَّم، وما يأخذ في مقابله من المال كسب حرام، فيتعين على فاعله تركه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّه َ بَحَعُل لَّهُ مَغْرَجًا كسب حرام، فيتعين على فاعله تركه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّه َ بَحْعَل لَّهُ مَغْرَجًا كَسب حرام، فيتعين على فاعله تركه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّه َ بَحْعَل لَّهُ مَغْرَجًا كَسب حرام، فيتعين على فاعله تركه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّه َ بَحْ عَل لَه مِن حَيْثُ لَا تَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣].

والله الموفق، وصلى الله على نبينا محمد، وآله وصحبه وسلم.

#### اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

نائب الرئيس

الرئيس

عبد العزيز بن عبد الله بن محمد آل الشيخ

عبد العزيز بن عبد الله بن باز

عضو

عضو

بكر بن عبدالله أبو زيد

عبد الله بن عبد الرحمن الغديان

عضو

صالح بن فوزان الفوزان

# فهرس الموضوعات

| لامة ٥                                      | مق  |
|---------------------------------------------|-----|
| صل الأول:حقيقة الحج والاستعدادات اللازمة له |     |
| حقيقة الحج                                  |     |
| * تطهير البيت:                              |     |
| * اختصاص البيت بالطواف:                     |     |
| كم مرة يجب الحج وما شرط وجوبه؟              |     |
| حكم منكر فرضية الحج والمتهاون به            |     |
| استعدادات الحج                              |     |
| * أولاً: إخلاص النية لله ﷺ:                 |     |
| * ثانياً: موافقة هدي النبي ﷺ في الحج:       |     |
| * ثالثاً: النفقة الطيبة من المال الحلال:    |     |
| * رابعاً: الإلمام بفقه الحج ومناسكه:        |     |
| سل الثاني:الإحرام وأحكامه                   | لفص |
| معنى الإحرام                                |     |
| * الإحرام لغةً:                             |     |
| * والإحرام شرعاً:                           |     |
| مواقيت الإحرام                              | )   |
| * أو لاً: الميقات الزماني للحج:             |     |

## **=** شرح مناسك الحج والعمرة •

| * ثانياً: الميقات المكاني للحج والعمرة:  |
|------------------------------------------|
| * من يصح له الإحرام دون الميقات:         |
| فعل مستحبات قبل الإحرام                  |
| ١ _ التنظف:                              |
| ٢_ إزالة الأذى عن جسمه:                  |
| ٣_ التطيب:                               |
| ٤_ ارتداء ملابس الإحرام: ٤٢              |
| ٥_الدخول في الإحرام:                     |
| محظورات الإحرام                          |
| التلبية والذكر                           |
| الأنساك التي يُحرِم بها المسلم           |
| * النسك الأول: التمتع:                   |
| * النسك الثاني: القِران:                 |
| <ul><li>النسك الثالث: الإفراد:</li></ul> |
| الفصل الثالث:شرح مناسك الحج والعمرة      |
| تعريف الطواف وأحكامه                     |
| سنن الطواف للقدوم أو للعمرة              |
| أولاً: الاضطباع:                         |
| ثانياً: الرَّمَل:                        |
| ثالثاً: الدعاء:                          |

| ٧٨  | شروط صحة الطواف                                            |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | صلاة ركعتي الطواف                                          |
|     | شُرب ماء زمزم                                              |
| ΑΥ  | <b>*</b> بَركَة ماء زمزم:                                  |
| ۸۸  | السعي بين الصفا والمروة                                    |
|     | * أصل السعي بين الصفا والمروة:                             |
|     | ≉ بداية السعي:                                             |
|     | التحلل من الإحرام                                          |
|     | بدع مستحدثة في أعمال الحج والعمرة وفي مكة                  |
|     | لفصل الرابع:شرح مناسك الحج                                 |
|     | أعمال يوم التروية                                          |
|     | <ul> <li>پوم التروية: هو اليوم الثامن من شهر ذي</li> </ul> |
|     | الوقوف بعرفة                                               |
|     | * الوقوف بعرفة:                                            |
|     | * الدفع من عرفة:                                           |
| ١٢٦ | نفرة الحجيج من عرفة إلى مزدلفة                             |
|     | # الصلاة بمزدلفة:                                          |
|     | الانصراف إلى منّى قبل طلوع الشمس                           |
|     | * الرخصة للضعفاء:                                          |
|     | رمى الجمرة الكبرى                                          |

# شرح مناسك الحج والعمرة •

| ١٣٤  | * من أين يلتقط الحصي؟          |
|------|--------------------------------|
| ראו  |                                |
| ١٣٨  | أيام التشريق                   |
| 18+  | المبيت بمنى ليالي أيام التشريق |
| ١٤٠  |                                |
| 187  | أنواع ذكر الله في أيم التشرق   |
| 187  |                                |
| 187  |                                |
| ١٤٨  |                                |
| ١٤٨  |                                |
| ١٥٠  |                                |
| ١٥٣  |                                |
| ١٥٥  |                                |
| ۱۰۷  |                                |
| ٠٦٣  |                                |
| ٠٦٥  | زيارة المسجد النبوي            |
| ١٦٧  | أحكام الزيارة وآدابها          |
| ١٨٣٠ |                                |
|      |                                |
| 14V  |                                |